ANTONIO
SANCHEZ
VALVERDE

EXAMEN
DE LOS SERMONES
DEL PADRE ELISEC)

BIBLIQTECA
DE CLASICOS
DOMINICANOS







DE LOS SERMONES

d

‘N

ME

s

-

b

.

[
E
£

75]
<
=
e
=8
5 0
SD
B S
Z =
oA
ﬂE
CR
UP
RS
= O
wn =
Z, <
=
Z
o
(@)



Biblioteca de Clasicos Dominicanos

Director:
Manuel Rueda

Asesores:
Dr. Jorge Tena Reyes
Lic. José Alcantara Alméanzar



Biblioteca de Clasicos Dominicanos
Volumen XXIII

"~

ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

EXAMEN
DE LOS SERMONES

DEL PADRE ELISEO

CON INSTRUCCIONES UTILISIMAS
A LOS PREDICADORES

Notas del autor.
Notas adicionales de José Luis Sdez, SJ.

EDICIONES DE LA FUNDACION CORRIPIO, INC.
Santo Domingo
1995



Edicién al cuidado de
Andrés Blanco Diaz

Impreso por

EDITORA CORRIPIO, C. POR A. .
Calle A esq. Central

Zona Industrial de Herrera

Santo Domingo, Republica Dominicana

Impreso en Repiblica Dominicana
Printed in Dominican Republic




Quid prodest locutionis integritas, quam non
sequitur intellectus audientis? Qui docet vitabit
omnia verba, que non docent.... multo magis in
populis, quando Sermo promitur, ut intelligamur
instandum est. S. Aug. Lib. IV de Doct. Chris. cap.
20.



Biblioteca de Clasicos Dominicanos

Director:
Manuel Rueda

Asesores:
Dr. Jorge Tena Reyes
Lic. José Alcantara Alméanzar



Biblioteca de Clasicos Dominicanos
Volumen XXIII

"~

ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

EXAMEN
DE LOS SERMONES

DEL PADRE ELISEO

CON INSTRUCCIONES UTILISIMAS
A LOS PREDICADORES

Notas del autor.
Notas adicionales de José Luis Sdez, SJ.

EDICIONES DE LA FUNDACION CORRIPIO, INC.
Santo Domingo
1995



Edicién al cuidado. de
Andrés Blanco Diaz

Impreso por

EDITORA CORRIPIO, C. POR A. .
Calle A esg. Central

Zona Industrial de Herrera

Santo Domingo, Republica Dominicana

Impreso en Republica Dominicana
Printed in Dominican Republic



Quid prodest locutionis integritas, quam non
sequitur intellectus audientis? Qui docet vitabit
omnia verba, que non docent.... multo magis in
populis, quando Sermo promitur, ut intelligamur
instandum est. S. Aug. Lib. IV de Doct. Chris. cap.
20. ,



Las notas del comentarista, el padre José Luis Séaez, aparecen
con sus iniciales.



PROTESTA

Yo miro, lector mio, al P. Eliseo por las prendas que le
adornaron en su vida, segtn las relaciones que nos han dado,
como un religioso digno de una orden tan fecunda en hombres
y mujeres, que han honrado con sus virtudes y letras al cristia-
nismo, y que ha sido y es gloria de nuestra Esparia. La modestia,
el retiro, la obediencia, la mortificacién, el celo y la caridad,
que brillaron en el Padre Eliseo, producen en mi aquella emu-
lacién santa a que nos provoca el apéstol por las personas
dotadas de piedad. Pero como sus Sermones puedan ser, sin
perjuicio de su virtud, defectuosos, intitiles, y tal vez peligrosos
en nuestros pulpitos y en manos de nuestros compatriotas, me
ha parecido que, en obsequio de la religién y en honra de la
nacién, podiay debia hacer examen de ellos para manifestarlos
capitulos que son reprensibles.

Lalectura del primer sermén me inspiré un horror, que pasé
a escandalo en la del segunda, y casi no podia creer que leia en
castellano la explicacién del espantoso sistema del materialis-
mo en un libro que se vendia sin reserva; ¢y podria quedarme
indiferente a vista de esto, y mas, cuando reconoci una
impugnacién debilisima y oscura? La continuacién me descu-
brié muchos principios de moral errados, muchos dogmas
tratados con error o con descuido, contradicciones muy visi-
bles, asuntos, unos mal deducidos, otros propuestos sin regla,
y algunos muy impropios de la Catedra del Espiritu Santo.

9




10 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Hallé que las Santas Escrituras, cuya letra y explicacién con-
forme a la inteligencia de los Padres y sentidos de la Iglesia,
deben ser toda la sustancia de un sermén, apenas entran en los
suyos, y eso con muchos defectos. Observé unas ideas sobre la
virtud méas propias de Sécrates y de Platén, que de Jesucristo y
sus discipulos. Noté un vacio inmenso de instruccién sobre las
méximas del Evangelio: los medios de adquirir, aumentar y
conservar la gracia de Dios y los dones de su Espiritu, sobre el
uso y aplicacién de los sacramentos, casi nada de explicacién
de los misterios; y eso poco envuelto en frases y periodos mas
oscuros para el comun de los cristianos que los mismos miste-
rios. Pero lo mas singular es que entre tanta confusién y
desaciertos, todo lo saca de los ilustrisimos obispos de Clermont
y de Nimes, cuyos pensamientos y sentencias estropea de suerte
que no pocas veces convierte en proposiciones falsas o peligro-
sas las mas sanas e instructivas de aquellos sabios prelados, y
si alguna vez habla bien, es cuando los copia a la letra.

En fin, conoci por las suscripciones que estos sermones
iban a esparcirse por todos nuestros dominios, asi por la
lectura como por la prisa que se daria la turba de nuestros
predicadores sencillos e inocentes, que piensan en brillar
con estas producciones extranjeras, y lo consiguen muchos
entre unos oyentes tan sencillos como ellos. Hace mucho
tiempo que los propios espafioles dan en envilecer la litera-
tura de la patria, méas que sus émulos, y sobre todo los
predicadores. Miran con desprecio las obras de Espafia y
buscan con ansia aun los abortos de fuera. Si nuestros veci-
nos estuviesen mejor instruidos de esta mania, se valdrian de
ella como de una prueba eficacisima para la rebaja de nues-
tra literatura, en que estan tan empefiados. Siguen el gusto
del otro sexo, porque a imitacién de las sefioras, ninguno se
atreve a salir en publico, mientras que no se compone a la
francesa. Acciones, palabras y pensamientos todo ha de venir
de alla. El oyente que sé6lo entiende en castellano, queda en
ayunas de una buena parte de estos sermones, y mas si son
los del Padre Eliseo. Los propios que los predican, se vician,
y asi va cundiendo la corrupcién de nuestro idioma. Yo
extrafio que no se le haya ofrecido a algunas de nuestras
petimetras, cuando oyen predicar en este estilo contra las
cofias, peynados, guarniciones, etc. replicar al predicador




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 11

que ¢por qué ha de condenar su adorno a la moda, cuando
todo su sermén estd compuesto a la moda?

Apenas anuncia la Gaceta o se sabe por otra via que ha salido
un sermonario fuera de Espafia, cuando ya se escribéen innume-
rables cartas para conseguir los ejemplares, pero todavia deseo
ver que uno de nuestros literatos o predicadores hayalevantado
la pluma para censurarlo: todo agrada, todo se aplaude, y cada
uno suspira por ser el primero que aturda con los tales sermo-
nes o los traduzca. {Que al contrario sucede con las obras de
nuestros compatriotas! Apenas se tiene noticia de una, ya hay
muchos que piensan en impugnarla, y cuando no pueden se
consuelan con difamarla. Bien sé que ésta sera la suerte de este
Examen: que desde luego se mirara como un atentado censurar
unos sermones que se predicaron en Paris, que han aplaudido
sus diaristas, y que ha llenado de elogios su traductor. Sé
también que nada hard mas-fuerza que tacharles en la oratoria,
pero tengo la satisfaccién de que ninguno los salvara de mis
reparos, aunque no haré aqui mas de insinuar y convencer con
brevedad y solidez los mas principales.

Volviendo a nuestros propésitos, digo que conoci por las
suscripciones que los Sermones del Padre Eliseo iban a exten-
derse por todos nuestros dominios, no sélo en perjuicio de la
religién, sino en descrédite de la nacién. Lo que tienen de
desedificativo es mucho; lo que hay de piedad en ellos, muy
poco, y eso traducido ya en otros, que también lo tomaron de
los nuestros, como he dicho en otro lugar.! Procuramos de
algtin tiempo a esta parte, reformar los abusos de nuestra
predicacién, como lo han hecho todas las naciones cultas que
padecfan los mismos o mayores. No se ha dejado de dar algun
paso; pero si llegdsemos a gustar de los Sermones del Padre
Eliseo, volveriamos mucho maés atris de donde estabamos,
porque en lugar de frioleras y sutilezas, se producirian en el
pulpito, no sin escandalo, principios de irreligién, maximas
nada conformes a la santidad del Evangelio, con la misma
escasez de la verdadera palabra de Dios, de la inteligencia de
sus preceptos, y de los medios de guardarlos y conseguir la
perfeccién cristiana. Nuestros antiguos predicadores, los méas

1. Reflexién sobre el pilpito al principio del Tratado del predicador.



12 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

despreciables en sus sermones panegiricos, son infinitamente
mejores que el P. Eliseo, y dan mas pasto espiritual a los fieles
en los que llaman morales de ferias y dominicas. Para atajar
tanto mal, cuanto fuese de mi parte, he tomado este trabajo, en
que mas trato de alentar a la reforma del ptlpito, dando a
conocer los verdaderos modelos que deben seguirse, y los
perniciosos ejemplares, como el Padre Eliseo y otros, que
deben huirse, junto con las reglas instructivas, que satirizar a
aquél. Todo lo fundo en la Sagrada Escritura, que es la que
ensefla qué cosa es predicar, lo qué y cémo ha de predicarse.
Creo que ningtin predicador juicioso se arrepentird de leer esta
obra, y que los novicios hallardan en ella mucha doctrina e
instruccién para el ministerio que toman a su cargo, y cuyo
buen desempefio debe corresponder a su grandeza.

No te espantes, lector, con los elogios que has oidos hacer de
estos sermones; advierte quién los ha hecho y desconfiaras de
ellos. ¢ Acaso los ha ponderado Bossuet, Bourdaloue, Segneri, o
el V.P. Fr. Luis de Granada? ¢Sus panegiristas son sujetos de
profesién teolégica y versados en la predicacién? Nada de eso.
El Diario Eclesidstico de Paris ha sido el clarin de tanta fama.
Pensaras que es alguna junta de doctores de la Sorbona la que
da aliento a ese clarin; pues sabe que no tiene més de doctor ni
de eclesidstico, como se intitula, que nuestros... Tratan mate-
rias eclesiasticas, porque la hinchazén o la ignorancia hace que
cualquier erudito pase aquel precepto de tractent fabrilia fabri.
Unos hombres que no han versado la Escritura ni los Padres,
que no se han puesto a probar sus fuerzas en lo que es predicar,
y que no tienen mdas caudal que cuatro reglas de retérica y
algunas tinturas de humanidades, hablan de sermones como si
examinasen alguna oracién de Tulio, y es hacerles gran favor.
Si estas acostumbrado a ver elogios que hacen a sus predicado-
res los del pais de los diaristas, conoceras su mal método en la
materia y estards, como yo, fastidiado o irritado de ver que
hacen los paralelos, no con los profetas, con los apéstoles, ni
con los padres, sino con los reformadores de su poesia y teatro.
Mascaron es Crebillon, Flechier Racine, Bossuet Cornelio, y la
diferencia entre Massillon y Bourdaloue, la que hay entre los
dos ultimos poetas.

El P. Provincial, aunque le supongo doctor, merece la exclu-
siva por pariente y amigo; pero su mucha religiosidad no le



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEQO 13

permitié votar, y dejé al juicio de los diaristas, caracterizar el
género de elocuencia del P. Eliseo, sefialarle el lugar que debe
ocupar entre los oradores cristianos que ha celebrado la fama.?
Porlo que mira a nuestro traductor, es sospechoso el elogio por
el interés que tiene en él, y creo de sus luces e ingenuidad que
confesara su insuficiencia para hablar en punto de sermones.
En fin, estoy persuadido que el P. Eliseo jamas pensé en
imprimirlos, que en su vida no hubieran visto la luz, y que si
tuviésemos una mesa censoria, tampoco hubiera entrado en
prensa la traduccién.

2. Sermones del R. P. Eliseo, I (Madrid, 1786), 12.






PRIMERA PARTE!

Declaratio sermonum tuorum illuminat,
et intellectus da parbulis. Ps. 118. v. 130.

—_—_—

1. El tomo I del Examen de |

os sermones del Padre Eliseo fue publicado en
Madrid, en 1787.







EXAMEN

DE LOS SERMONES DEL P, ELISEOQ,
CON
INSTRUCCIONES UTILISIMAS
A LOS PREDICADORES,

FUNDADO, Y AUTORIZADO
con las Sagradas Escrituras, Concilios,
y Santos Padres.

POR

D. ANTONIO SANCHEZ VALVERDE,
Racion. de la Sta. Igl. Prim. de Ind. Lic. en
Sag. Theol. y amb. Der. Abog.
de los R. Cons. &c.

Declaratio Sermonum tuorum illuminat 4
intelledus da parbulis. Ps, 118. v. 130,

TOM., L

Mo

EN MADRID:

Aol dl

Ln la Limprenta de Don Blas Romé4n,
Aiio de MDCCLXXXVII.




20 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

este discurso. Subdivide el P. Eliseo la primera parte de su
proposicién, que es exponer los falsos pretextos de la increduli-
dad, en otros dos; esto es, reduce a dos los pretextos que
determina impugnar, “convenciendo al incrédulo de que la
sumisién del cristiano es un uso legitimo de su entendimiento,
y que la revelacién es necesaria.”* Paréceme, con licencia del P.
Eliseo, que en esta subdivisién vuelve a padecer error; y me
fundo en que su paternidad muy pocas lineas antes de hacerla,
dice “que los incrédulos no conocen en materia de religién
otros jueces ni otro arbitro que la razén, a cuyo tribunal apelan
del precepto que se les impone de creer en dogmas que no
entienden; y si resisten a someterse al yugo de la fe, es porque
la religién cristiana se opone, a su entender, a los derechos de
larazén, y porque la revelacién es indtil.’ De aqui se sigue que
el incrédulo no toma por pretexto la ilegitimidad de la sumisién
de su entendimiento y la inutilidad de la revelacién; sino que
tiene por fundamento de su opinién la suficiencia de la razén,
que, en su entender, basta para darle a conocer cuanto ha de
obrar y creer, suficiencia que le obliga a rechazar la revelacién
como contraria a los gajes de su entendimiento. Este es el
fundamento de la incredulidad, al cual no puede, sin error,
darse el nombre de pretexto, ni es divisible en dos, porque si
mira como intitil la revelacién es porque tiene por suficiente al
entendimiento.

Contra este cimiento debié combatir el P. Eliseo con razones
que convenciesen la insuficiencia de la razén humana, as{ para
los arcanos de la fe, como para la ejecucién meritoria de los
preceptos. Pensé disfrazar su plagio, y se engané.

Porque el obispo de Clermont en su discurso sobre la verdad
de la religién (cuyos pensamientos bebe nuestro Eliseo, como
iremos viendo) prueba que la sumisién del cristiano es el uso
mas prudente que puede hacer de su razén, y el mas glorioso;
pero ni dice que va convencer al incrédulo, sino a consolar a los
que creen persuadiéndoles que la fe, que parece el escollo de la
razén, es su anico consuelo, su tnica guia y su tinico recurso,
ni que es un pretexto del incrédulo, sino una vana afectacién
del talento, un errado dictamen de soberbia, y un deseo indis-

4. Pag. 6 al principio.
5. Pag. 5 al final.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 21

creto de independencia. En una palabra, Massillon no piensa
mads que en hacer la apologia de la religién de Jesucristo contra
la incredulidad, como lo dice claramente. El P. Eliseo intenta
con los mismos principios, que sélo se dirigen a libertarnos de
la ridicula burla de crédulos, pusildnimes y supersticiosos, con
que nos mofa el incrédulo, convencerle la falsedad de su funda-
mento, haciendo de él dos pretextos, sin advertir que para
convencer al impio, es menester servirse de otras armas, como
lo reconoce el propio Massillon al fin del exordio de su sermén
sobre las dudas de la religion.

Dela oscuridad de la proposicién y error de la subdivisién de
la primera parte, nacié la confusién y el trastorno. Como juzgé
pretextos, lo que era fundamento, discurrié apologizando, en
lugar de proceder combatiendo: hablé con los cristianos conso-
landoles, cuando debia dirigirse contra los incrédulos conven-
ciéndolesla insuficiencia de surazén;lo cual no puede lograrse
sin probar la necesidad de la revelacién, porque no hay duda
que el incrédulo discurre asi: “El Creador (si es que se cree otro
que la naturaleza) me ha dotado de una razén superior, capaz
de conocerle cuanto conviene al hombre, y suficiente para
conducirme a la observancia de todo aquello, que pide de mi, y
puede contribuir a la felicidad, a que su bondad me destiné.
¢Para qué, pues, se me introduce una revelacién, por el conduc-
to de otros hombres como yo? ¢No serfa imprudencia del
artifice hacer un reloj sin piezas, muelles, y movimiento nece-
sarios para su objeto? La sabiduria del Creador, que es perfecta
en sus obras, me doté de esta razén para que pudiese alcanzar
el fin importantisimo de mi creacién, sin necesidad de unos
intermedios tan falibles por su naturaleza, como yo; cuyos
testimonios en materia tan delicada debo examinar escrupulo-
samente para admitirlos.”

Asf desprecia el incrédulo la revelacién por la suficiencia de
surazoén. Nosotros para convencerle debemos invertir el orden,
y fundar la necesidad de la revelacién en la soberania de los
objetos de la religién, a la cual no puede alcanzar el entendi-
miento més ilustrado, por la impenetrabilidad de los misterios,
la excelencia de los preceptos, y la sobrenaturalidad de los
medios y de los fines a que no puede alcanzar una razén
limitada, viciada, y propensa al error. No hay otro medio de
convencer al incrédulo, el cual sin esta conviccién, siempre




22 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

miraréd la sumisién del cristiano con desdén, con flaqueza o
preocupacién de su juicio. Si el P. Eliseo hubiese tomado este
orden, le hubiera sido facil enlazar la divina economia de la
religién, que convence por consecuencia la insuficiencia de la
razén tan exaltada de los filésofos presumidos, los cuales
confundenlanaturaleza delas cosas delafe conla dela materia
que estan acostumbrados a examinar.

Entremos ya mas al fondo, y registremos la amplificacién y
pruebas del P. Eliseo. Sienta por principio elemental “que el uso
legitimo delarazén debe ser proporcionado a sus fuerzas.”¢ Este
es el principio elemental de los incrédulos. ;Quién habia de
pensar que cuando pretende cortar la cabeza a la hidra de la
incredulidad, le dé la mano para que se sostenga? “Luego lo que
yo discurro (infiere el incrédulo) es un uso legitimo de mi razén;
porque si lo discurro, es necesario concederme que tengo bas-
tantes fuerzas para ello. Yo discurro que mirazén con aquella ley
que me dicta y traigo impresa en mi alma, es suficiente para
conducirme, y que doy a la divinidad todo el culto que le debo,
sélo con amar la justicia, seguirla, y usar de caridad con el
préjimo; luego es inttil cualquiera otra revelacién y desprecia-
ble cualquiera obligacién o precepto que se funde en ella.”

Amplia el mismo principio nuestro Eliseo, dando m4s osadia
a las falsas consecuencias del incrédulo. Porque dice: “adoptar
sin examen lo verdadero y lo falso, imponer silencio a la razén,
cuando ésta tiene derecho de juzgar: creer sin examinar los
motivos de la creencia, y sacrificar las potencias a una autori-
dad que no debe sujetarlas, confieso que es una fe imprudente
y temeraria y un homenaje indigno del Todopoderoso.”” De
aqui vuelve a inferir el incrédulo que no puede ser reprensible,
siguiendo el dictamen de su razén, fundada en sus principios
que ¢l tiene por luminosos, contra los cuales no encuentra
razén mds poderosa. Porque si examina, como debe segun la
doctrina del P. Eliseo, los motivos de la creencia en tantos
dogmas y articulos como propone la religién cristiana, unos
absolutamente incomprensibles, otros incompatibles con lo
que discurre; y en tantas maximas y preceptos contrarios, en su
opinién, a su constitucién fisica y a su conversacién, hallara

6. Pag. 6, linea 12.
7. Pag. 6, desde la linea 13.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 23

que en adoptarlas y someterse ciegamente, hace al Todopode-
roso un sacrificio indigno de la razén que le ha dado con
derecho, y aun con obligacién (segtn el P. Eliseo) de juzgar, y
examinar lo que debe creer. Cualquier autoridad que pretenda
erigir un tribunal contra su razén, sujetdndola a creer y prac-
ticar aquello que no puede componer con el uso de sus poten-
cias, serd (segun el P. Eliseo) un tirano, que le usurpa sus
derechos més sagrados y la obliga a quebrantar la obligacién
mas inviolable. Tales son las funestas consecuencias que natu-
ralmente se deducen de los primeros principios que sienta el P.
Eliseo. ¢Son éstos los sermones que dirigen a convencer el
entendimiento; en los cuales la fuerza del raciocinio desarma la
impiedad y la malicia, sin dejarles arbitrio alguno para la
resistencia, los que combaten con valentia la incredulidad?®

En efecto, ella tiene por principio sobre que se apoya y sobre
que giran los discursos, con que ha infectado la Europa, parti-
cularmente la Francia desde la mitad del siglo XVII, las propo-
siciones referidas. Creo con bastante fundamento que el obispo
de Clermont hablando con juicio, dio margen a que nuestro
Eliseo discurriese con error. Aquél dice?:

“La sumision a las verdades que se nos proponen para
sque las creamos, puede tenerse por incredulidad o por
parte de la autoridad que nos las propone; y si ésta fuese
leve, seria flaqueza el creerla, o por parte de las cosas,
que se nos quieren persuadir; y si éstas se oponen a los
principios de la equidad, de la honestidad, de la sociedad
o de la conciencia, serd ignorancia recibirlas como
verdades: o finalmente, por parte de los motivos que se
alegan para persuadirrnos; y si éstos son vanos, frivolos
eincapaces de determinar a un entendimiento prudente,
serd imprudencia el dejarse engafiar.”

Trastorné el P. Eliseo estas proposiciones por disimular el
robo, y sacé las monstruosas, que dan armas al incrédulo, el

8. Prélogo del traductor, ibid, 3_4 
9. Mass. Sermén sobre la verdad de la religién, al principio.




24 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cual no hallara, por cierto, pie en las de Massillon para su error,
y el cristiano se consolara en ellas, infiriendo legitimamente con
el obispo de Clermont... “que la autoridad que le pide la sumisién
de su entendimiento, es la mayor, la mas respetable y la mejor
fundada que hay enla tierra. Las verdades que se le persuaden son
conformes a los principios de la equidad, de la honestidad, de la
sociedad y de la conciencia. Finalmente, que los motivos con que
se preténde persuadirles son los més decisivos, los mas triunfan-
tes, y los més propios para sujetar los espiritus menos crédulos.”
De aqui desciende Massillon, no a convencer la incredulidad, sino
a discurrir: ¢quién usa con mas prudencia surazon, el fiel que cree
o el incrédulo que rehusa creer? Pero antes de todo esto, dice:
“Empecemos suponiendo que la fe y no la razén, es la que forma
los cristianos, y que el primer paso que se pide a un discipulo de
Jesucristo es que cautive su entendimiento y que crea lo que no
puede comprender, que la razén tiene sus limites, pero que
también tiene su uso-en la fe.”!% Salva indispensable para la
apologia que iba a hacer: y que le falt6 al P. Eliseo, debiendo ser,
no la salva, sino el principio de convencimiento contra el incrédu-
lo que se propuso combatir. :

Sigamosle y veamos las pruebas de que se sirve para su
" intento: esto es, gue la sumisién del cristiano no se opone a los
derechos de la razén, después de haber sentado, que ésta debe
examinar los motivos de la creencia para no sujetarse a*una
autoridad que no debe, haciendo un homenaje indigno del
Todopoderoso, y que la proporcién de sus fuerzas es la medida
del uso legitimo del entendimiento. Supongo antes a favor del
P. Eliseo, que su incrédulo no niegue la existencia de Dios
creador, y atento al bien de los hombres. Ese mismo incrédulo
niega que Dios ha hablado y que se haya ocupado en revelar
cosa alguna: porque esta persuadido de que con la razém le
infundié todo el conocimiento que necesitaba para darle culto
y servirle. ¢Cémo, pues, le convence de que Dios ha hablado?
“Porque (dice) querer extender mas alla de los limites debidos
el poder de la razén, pretender que la naturaleza y la religién
nada tienen oculto para ella, negarse a sujetar su entendimien-
to a la autoridad de un Dios que nos revela sus misterios, esto
es precipitar el hombre su juicio en un abismo de errores, y

10. Ibid.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 25

disputar el ser supremo su omnipotencia y su soberana ver-
dad.”!! Este es principio catélico; pero incompatible con los
derechos absolutos, que acaba de conceder a la razén; y este
principio se conducia a probar ante todas las cosas la realidad
o existencia de la revelacién: porque antes de convencer esta
verdad es escribir en el agua cuanﬁ\o se diga al incrédulo sobre
nuestros misterios y maximas,|cuyas razones no alcanza, y a
que sélo puede asentir convendcido de que un Ser Creador del
hombre y su razén lo ha revelado o lo ha mandado. Sin este
fundamento, replicard el incrédulo, “Que en no asentir, ni
precipita su juicio; ni disputa al Ser Supremo su omnipotencia,
ni le niega su soberana verdad: que sélo niega y disputa que se
haya dignado ni tenido necesidad de hablar a otro hombre para
que él sepa lo que ha de hacer y creer: que en esta disputa, lejos
de precipitar su juiciosle arregla a sus derechos constantes de
examinar los motivos“dé la creencia: de no imponerle silencio
en lo que tiene derecho de juzgar, para no precipitarse por una
fe temeraria a hacer de su entendimiento un homenaje indigno
del Todopoderoso.” ¢Y a esto llama el traductor aniquilar las
objeciones con las razones mas sélidas y eficaces, de manera
que deja confundido y convencido enteramente al pecador?
Prosigue nuestro Eliseo y dice: “supuesto este principio, de
él se sigue, etc.”!? ;Cual es el principio que da por supuesto?
Que extender mas alld de sus limites el poder de la razén y
negarse a sujetar su entendimiento a la autoridad de un Dios
que nos revela sus misterios, es precipitar el juicio en ‘un
abismo etc. Esto que el P. Eliseo supone como principio, es en
realidad el estado de la cuestién, que se reduce: 1. a saber si
Dios ha hablado; 2. qué es lo que ha hablado; el incrédulo niega
uno y otro: el P. Eliseo supone ambas cosas como principio.
iLindo modo de convencer! “Supuesto este principio (dice en
tono de conclusién), de él se sigue que no se degrada la razén
por ocultarle unos misterios, cuya inteligencia no es necesaria;
que el entendimiento humano no debe desear comprender
cuando se halla plenamente convencido,!? que el mismo Dios es
el que ha revelado estos arcanos impenetrables: que aquella

11. Pag. 6, a linea 20 y siguientes.

12. Pag. 7 linea 3.

13. Aqui pone el traductor punto y coma; no sé si el original tendra esa
puntuacién; lo cierto es, que no debe haber mas de una coma para el sentido.




26 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

ceguedad voluntaria y aquella violencia en que consiste el
método de la fe, énnoblecen y perfeccionan el entendimiento; y
finalmente que la sumisién del cristiano no es prudente cuando
la autoridad a que sacrifica sus potencias le suministra razones
evidentes que le persuaden y convencen.”

Yono he visto un desbarate igual. E1 P. Eliseo comienza conlo que
debia acabar; suponelo que habia de probarysacalas consecuencias
como si ya hubiese probado. Cuando el incrédulo esté plenamente
convencido de que el mismo Dios es el que ha revelado estos
misterios incomprensibles, no deseard comprender ni juzgara que se
degrada la razén en ocultarlos; pero mientras no se le convenza de
eso, ;c6mo se le ha de privar de aquel derecho o uso legitimo de su
razén segun sus fuerzas, y se le ha de obligar a adoptar sin examen,
a callar cuando tiene facultad de juzgar, y a sacrificar sus potencias
a una autoridad que no debe? Ademas de eso, aquello de ocultar a la
razén unos ministros cuya inteligencia no le es necesaria, es para mi
un enigma impenetrable, porque justamente los misterios que mas
se ocultan a la razén, como el de la Trinidad y la Encarnacién, son
los que tenemos por méas necesarios, y por consiguiente, de los que
debe estar el entendimiento més convencido después de un examen
serio de los motivos de su creencia. Si por inteligencia entiende el P.
Eliseo demostracién, es verdad que segin nuestros dogmas, no
hemos de buscarla en los misterios, a los cuales debemos creer
ciegamente contra los sentidos y sobre la razén, ¢pero, por qué?
porque creemos que Dios los ha revelado; mas al incrédulo, que
niega la revelacién, es menester convencerle, que la ha habido. Esto
viene de que el P. Eliseo habla como Massillon en tono apologético,
sin acordarse de la diferencia de su proposicion.

Vamos por sus pisadas, que ya parece que va a desplegar las
pruebas convincentes de la fe. “Ahora bien, oyentes mios, cqué
autoridad hay mayor, mas respetable y mejor fundada que la
religién cristiana? ¢Dénde habra razones mas decisivas, mas
eficaces y mas propias para vencer los 4nimos menos crédu-
los?”, dice el P. Eliseo.!"* Estamos a punto, cuando no de oir
hablar al mismo Dios, a lo menos de sentir en cierto modo su
voz, y no dudar de que ha hablado, esto es, de conocer como Eli,
que su majestad habia hablado a Samuel."” Pero cuando yo

14. Pag. 7 linea 18.
15. I Sam. 3, 2-18.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 27

esperaba del P. Eliseo uno de aquellos cuadros que me deslum-
brase con una claridad, que descendiendo del cielo rompiese
con suresplandor las nubes, hasta dar sobre la cabeza de Adan,
y desde ella ilustrase a Abel y a todos los justos y patriarcas de
la ley antigua, los cuales la recibiesen postrados y cerrados los
ojos en muestra de su natural insuficiencia a tan divina luz, que
penetrando lo interior de sus almas les obligaban a creer lo que
no podian conocer, y a esperar lo que no eran capaces de pensar
sin tan soberano auxilio. Me encuentro con que toma a un
cristiano de nuestro siglo, y excitando la eficacia de su fe, le
coivca en el paraiso a que reconozca la antigtiedad de su culto,
y por ella la verdad de su religién, viendo que el primer hombre
“que sali6 de las manos de Dios rindié homenaje al ser supre-
mo, y que este Dios que adoramos fue el objeto de su culto; yla
historia de nuestra religién empieza al nacimiento del universo
eterno.”!¢

¢Qué palabras de Dios ha oido este cristiano en aquella
situacién? ¢Qué le dijo entonces Dios a Adan y cémo lo oye este
hombre que se coloca a sulado? EI P. Eliseo lo calla, con quele
serd forzoso ir a otra parte a saberlo. Tampoco no dice cual fue
el culto del primer hombre, para cotejarle con el nuestro y ver
sivamos errados. Ya dice “que habiendo el hombre caido enla
culpa, oy6 en esencia misma de su condenacién hablar de una
gracia venidera, y recibié la promesa del libertador, etc.”", y
prosigue con un brevisimo y enigmatico epilogo de los sacrifi-
cios de la ley antigua, que figuraban a aquel libertador, al cual
miraban los profetas, que unas veces le representaban en la
oscuridad como victima agobiada, y otras con el resplandor de
su gloria como un principe terrible, cuyo imperio se extiende
por todas las generaciones, a quien rodean reyes humillados, y
concluye: “en fin, llega el tiempo en que el libertador debe
consumar la obra de nuestra redencién.”!® jHermoso lenguaje
paraconvencer a un incrédulo, que si cree que hubo Adan, se rie
del precepto, se burla de la caida del precepto, y tanto cree que
hablé Dios como la serpiente! Aun para un pueblo cristiano y
sin mezcla de impfios, era un idiota impenetrable, que le haria

16. Pag. 8 a linea 2.
17. Ibid. a linea 11.
18. P4g. 10 linea 7.




28 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

bostezar mientras no s¢€ le explicaba cudles eran las promesas,
quién ellibertador, quién el Mesias, cual el sacrificio de Abrahéan,
qué la immolacién del cordero, la eleccién de las victimas, etc.
Todas estas son frases y figuras propias para hablar en la
sinagoga, donde todos estaban ilustrados en su significacién;
pero para nuestros oyentes no son méas que enigmas, y para los
libertinos ridiculeces. ¢Quién sufrira que sin haber nombrado
desde el principio dela primera partea Jesucristo ni tomarle en
boca a toda ella, venga el P. Eliseo a defender y explicar su
religién con el epiteto s6lo del Libertador? “1,as profecias (si-
gue) se cumplen; la realidad disipa las sombras y las figuras, la
sangre de la victima de propiciacién se ofrece por todos los
hombres, y el justo es sacrificado.!® ¢Qué entiende, no digo la
mujery el rustico, el negociante y el soldado, pero casi todo un
auditorio de profeciasy cumplimiento, de realidad y sombras,
de victima y propiciacién? Lo mismo digo de la siguiente
clausula: “pero la muerte queda vencida con su propias ar-
mas.”2® Parece que s¢ esmeraba el P. Eliseo en hablar de suerte
que se verificase con sus oyentes la amenaza del Sefior a los
hebreos rebeldes, que oyendo no oirian, ni entenderfan. Puede
ponerse 2 la conclusién de la mayor parte de sus pruebas y
pensamientos aquello del Evangelio: qui habet aures audienti
audiat !

Lo que acabamos de exponer concluye con la aparicion del
Libertador a quinientos discipulos que vierte su sangre por
atestiguarla verdad de su resurrecion, y continta: “Aqui, oyen-
tes mios, se renuevan los prodigios ¥y adquiere la religién
cristiana un nuevo grado de evidencia con la predicacién del
Evangelio.” Pinta el abatimiento de los apostoles, no disimula
su rusticidad, y dice que con mandar solamente creer, € rinden
los mas rebeldes, se sujeta la filosofia, los césares les toman por
maestros, y “todo cede 2 la voluntad de estos nuevos conquis-
tadores; y ellos mismos s€ admiran de la rapidez de sus con-
quistas.?? ¢Es éste el estilo desnudo de artificio que usan los
apostoles, y con que lograban tanto fruto?, ¢Cuénto mejor
hubiera sido decir “que los césares, los filésofos y las naciones

19. Ibid. linea 9.

20. Ibid. linea 12.

21. Mt 11,15; 13, 9; Mc 4, 9.
22. Pag. 11 linea 9.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 29

enteras se rendian a la cruz y al Crucificado en ella, que
predicaban unos hombres sin poder, ni letras, los cuales pene-
irados de su insuficiencia daban gracias al Sefior de la eficacia
de su palabra, con la cual obraba tantos prodigios por medios
tan desproporcionados?” No quiero detenerme mas en este
particular estilo, porque se tratara separadamente, aunque de
cuando en cuando es indispensable retocarle.

Pondera la razén las conversaciones de Atenas y de Roma, la
inutilidad del esfuerzo de los tiranos, la desolacién de los
templos del paganismo, el silencio de los oraculos, cosas bien
triviales, hacinadas unas sobre otras, pero dichas de un modo
que aturde. “Las obras de los hombres (dice), se miden por los
afios, y se las lleva la rapidez del tiempo; y el polvo que el viento
disipa a su arbitrio (no sé que antes del P. Eliseo se haya hecho
esta hermosa translacién de arbitrio a los soplos o rafagas del
viento), “no es sino la imagen de su ligereza” (ni que ésta fuese
imagen, sino pueba, ni que la torre de Babel fuese ligera, sino
caduca o perecedera). “¢Qué se han hecho aquellos héroes,
cuya apoteosis sostuvo la soberbia y la adulacién? La muerte
(para seguir la metafora, debia decir el tiempo) “todo lo ha
consumido; con las cenizas de sus padres, etc.” O yo no entien-
do lo que llaman los franceses galimatias; o éste es uno de ellos.
Si les parece bien el estilo del P. Eliseo, no tienen razén para
condenar boursouflé, ampoulé® hinchando y soplando el de
nuestros Solis y Feijoo, ni tachar a aquél de que no supo evitar
en sus poesias el énfasis, y las iméagenes inconducentes, usando
de uno y de otro su Eliseo en Sermones.

Pero fuera de eso, ¢de qué sirven todos estos rasgos de
antigiiedad, perpetuidad y milagros que afiade también el P.
Eliseo, como Massillon, para convencer al incrédulo que Dios
ha hablado con efecto y revelado cosas superiores a su razén?
Sirviése muy a propdsito de estos motivos de credibilidad el
obispo de Clermont para animary consolar a los fieles, criados
en la fe de la revelacién: no para combatir al incrédulo y
convencerle de que Dios ha hablado, como se propone el P.
Eliseo. El incrédulo niega parte de estos hechos como fabulo-
sos, y mira otros como efectos de la supersticion y del entusias-
mo. La antigiiedad y la perpetuidad no pasan de la clase de

23. Hinchado y ampuloso. (JLS)




30 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

sefiales de la verdad de la religién, cuyo fundamento esencial es
la misma revelacién. Por ella era verdadera nuestra religién
desde los dias de Abel, y no era antigua todavia. Por falta de ella
tenemos por falso hoy el mahometismo, aunque cuenta ya mas
de once siglos. La impiedad es tan rancia, que desde los prime-
ros siglos nos manifiestan las sagradas escrituras generaciones
poseidas de este irracional delirio. El incrédulo respondera al
P. Eliseo que si Adan reconoci6 al ser supremo por su autos, fue
en virtud de la razén de que le dot6 al formarle, que él hace lo
mismo, y por consiguiente, “la historia de su religién empieza
en Adan al tiempo del nacimiento del universo entero®".”

24. Elis. Pag. 8, linea 8.




II
MEDIO QUE DEBIO SEGUIR EL PADRE ELISEQ
PARA SU INTENTO

En efecto, el P. Eliseo, después de una proposicién oscura y
equivoca, de una subdivisién del colegio trastornada, y de
deslumbrar la verdad con el afectado relumbrén de su estilo,
puede decirse que antes dio armas a la incredulidad que triunfo
a la religién. Sucediéle poco menos que a Lenglet, cuyo com-
pendio contra Espinosa Justamente suprimié la misma Fran-
cia, juzgandole méas contrario que favorable al cristianismo. Si
hubiese dado contra la incredulidad por sus cimientos con la
prueba de la existencia de Dios y de la revelacién, no hubiera
tropezado en tan fatal escollo. El confiesa en varios pasajes de
éste y otros sermones que el incrédulo niega la divinidad, y por
consiguiente sus revelaciones; luego sin convencerle uno y
otro, azota al aire el que pensare combatirle. Esta secta en el
dia, por mas que quiera negarlo, trae su origen del judio Baruc
Espinosa', el cual después de haber apostatado de Moisés,
recibié el bautismo con el nombre de Benito; pero no mas fiel
a las obligaciones de este sacramento que a las leyes de la
circuncisién, trajo a examen la fe, y sacé por fruto de sus
meditaciones el desbarro de no reconocer otra cirscuntancia
Necesaria y existente por si, que la de este mundo material. No

-
1. El holandés Baruc de Spinoza (1632-1677), es autor del Breve tratado de
Dios, el hombre y la felicidad. (JLS)

31



32 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

se atrevié a producir desde luego sus errores con claridad,
comenz6 a sembrarlos con mana en el Tratado teoldgico-politi-
co, que publico en afio de 1670, reservando el fomento de sus
funestas semillas para las obras péstumas. Las conversaciones
de Espinosa eran siempre respetuosas hacia el Ser Supremo,
del cual hablaba con toda veneracion.

Las naciones que ha infectado, pero no domina su sistema,
hacen guardar el mismo respeto a sus sectarios, que en el fondo
son unos verdaderos ateos, como Baruc, y estrechados en
particular y sin recelo, dejan la mascarilla, y se halla que la voz
de Dios, Ser Supremo, ente creador, primer principio, significa
en sus labios lo mismo que enlos de Lucrecio, esto es, la mnmateria
o la naturaleza.

Nam tibi de summa Coeli ratione, Deiimque,
disserere incipiam, rerum primordia pandam;
unde omneis Natura creet res, auctet, alatque:
Quove eadem rursum Natura perempta resolvat.?

ylo que en boca de Ovidio, cuando explicando la creaciény el
Creador, dijo:

Hanc Deus, & melior litem Natura diremit.?

Siguen en realidad el sistema impio del ateniense Epicuro, a
quien da por gloria su discipulo Lucrecio haber sido el primer
blasfemo que perdié el respeto a la divinidad, no porque antes
de é] no hubiese nacido laraza de los impios, como lo manifies-
ta la escritura; sino porque fue el primero que redujo a precep-

2. Lucrec. De rerum nat. lib. I a v. 49.
3. Ovid. I. Metham. fab. 2




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 33

tos y principios la impiedad y abrié escuela publica de ella. Las
leyes del propio gentilismo fundadas en el sentido comun de la
razén casila habia sepultado en honra de la humanidad, hasta
que en el siglo pasado larenové Espinosa, jefe de los incrédulos
del nuestro: los cuales, como quiera que hablen, sienten que no
hay otro creador ni director que la materia o la naturaleza. Si tal
vezdan a entender otra sustancia superior, la miran con Lucrecio
como un ser poltrén, que ni crié, ni gobierna la méquina
visible, sumergido en un reposo inmoral, que de nada cuida
menos que de nosotros y de nuestras obras

.................. Nibil indiga nostri,
nec bene pro meritis capitur, nec tangitur ira.*

al cual por justo retorno debemos abandonar en la ociosidad de
su morada, hacer de ¢l mas aprecio que él de nosotros. Las
obras de los fil6sofos modernos sobre el espiritu humano,
sobre la capacidad de las naciones, sobre el genio de sus leyes,
sobre sus inclinaciones dominantes, en las cuales se busca toda
la diferencia por el clima y temperamento, en que nacen y
habitan los hombres, sin graduarlas principalmente por la
educacién que reciben, la religién que profesan, el comercio
que tienen, la libertad o esclavitud en que se crian y otros
principios extrafios de la misma naturaleza y que tienen el
influjo més eficaz en la formacién de las ideas, perfeccién y
extensiéon de los conocimientos del arreglo de las costumbres;
estas obras, digo, son partos del materialismo que da por madre
del hombre, como del metal, de la planta y de la bestia, a la
naturaleza, que le diferencia, segun los paises en que le da a luz.

Elrenovador de este delirio, y patriarca de nuestros incrédu-
los no encontré muro més invencible para destruir la religién
cristiana que las profecias; asi, contra ellas fue que empend
toda su fuerza. No se atrevié a negar la autenticidad ni la
antigiiedad de los libros sagrados que las contienen, aunque

4. Lucrec. supra a v. 57




34 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

habfa desertado de las banderas de Moisés; porque sabia que
eran y habian sido depésito inviolable por religién, de una
nacién, que manifestaba su origen remontando de generacién
en generacién hasta la creacién del mundo, y daba en los
mismos documentos la serie circunstanciada de sus ascendien-
tes, de sus virtudes y vicios, y de la creencia que siempre habian
conservado, sin disimular sus apostasias y castigos. Tampoco
ignoraba que cerca de tres siglos antes de la venida de Jesucris-
to, reinando en Egipto Ptholomeo Philadelfo’, se habian hecho
comunes a las naciones sabias con la historia del pueblo hebreo
los vaticinios de sus profetas por la traduccién de aquellos
libros a la lengua griega, ya fuese por orden y cuidado del
propio Ptholomeo, como afirman muchos, y entre ellos San
Juan Criséstomo,® o bien por la necesidad de inumerables
judios que habian nacido y habitaban fuera de su patria entre
las naciones, los cuales ignoraban ya la lengua santa.

Obligado Espinosa a reconocer los libros de Moisés, y por
consiguiente las profecias, que son el baluarte del cristianismo,
eché por el atajo de negar a los profetas la inspiracién, y decir
que todos ellos desde Moisés a Jesucristo, no habian sido mas
que unos hombres dotados de imaginacién mas fuerte y de
genio superior al vulgo de los hebreos. He aqui el fruto de todo
empefio de Espinosa; negar la inspiracién de los profetas,
porque con ella le estorbaban a arrastrarse como el cerdo, v
tener la gloria de morir como un jumento. Los que juzgan de si
con mas alteza, y creen que hay un Dios y que el hombre puede
tener la dignidad de que le hable, son espiritus flacos y supers-
ticiosos. jQué grandeza de alma la de un incrédulo, qué eleva-
cién de ingenio! {Qué superioridad de talentos, negar la fe a lo
que lee en aquellos libros tan antiguos y venerados, y rendirse
ciegamente al testimonio de un judio apéstata de su religién y
desertor del cristianismo! Aunque ellos digan que sélo recono-
cen por jefe a su razén, no pueden negar que Benito fue el que
restableci6 a esa razon en el grado de jefe, que habia perdido
para capitanear en los asuntos de la religién.

La demostracién pues, de Dios, la verdad y cumplimiento de
las profecias que animan y consuelan la fe del cristiano, que

S. Tolomeo I, llamado Filadelfo (304-247 a. C.), era hijo de Tolomeo I (Soler),
reiné de 285 a 283. (JLS)
6. Chrisost. Hom. 4, in cap I. Genes.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 35

fueron el medio con que Jesucristo manifestaba que era el
Mesias, hijo de Dios; el argumento concluyente de que se
servian sus apéstoles contra los judfos, y el arbitrio con que San
Pablo trajo a la fe crecido ntmero de paganos en Tesalénica,’
manifestando en su sermén la conveniencia de la muerte igno-
miniosa de Jesucristo y de su resurreccién admirable, con los
vaticinios circunstanciados de los profetas tan anteriores, és-
tos deben ser la razén y la prueba invencible contra los incré-
dulos de nuestros tiempos. Porque, en efecto, unos hombres
gue ensalzan tanto la luz de su razén, la fuerza de su genio y la
superioridad de su espiritu, no pueden negar que en tantos
millones de sujetos como ha producido aquélla,

- Magna Deum, materque ferarum,
Et nostri genitrix®

la tierra que ellos reconocen Por su madre original, sin otro
auxilio que su propia virtud, no ha habido ni habr4 alguno, que
con anticipacién de siglos diga lo que ha de verificarse después
€n cosas que no dependen del curso de los astros o de las leyes
ordinarias de la naturaleza. )

La conjuncién de los planetas, por mas admirable que parez-
ca al vulgo, no pasa la esfera de un célculo curioso que se
deduce de cuatro principios; aun éstos se han conocido después

ciones del hombre. Porque con todo eso, no pueden asegurar
que serda dominado y arrastrado de ellas, de modo que se

7. Cfr. Act. 17, 1-9.
8. Lucrec. lib. 2, v. 598,




36 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

verifique en efecto el cumplimiento del pronéstico, como se vio
en la mas autorizada por la historia, de Sécrates, cuyo aspecto
examinado por uno de estos sabios o charlatanes sac6 que era
brutal, borracho y deshonesto. Irritados los discipulos del
filésofo, querian dar sobre el fisionomista por la injuria de su
maestro, pero éste les soseg6, asegurandoles que sin duda
habia sentido propensién a aquellos vicios infames y vergonzo-
sos, de que habia conseguido victoria con el auxilio de la
filosofia.

Aunque se permita, digo, todo ese vuelo a la ciencia del
hombre chocara siempre el éxito contra su libre albedrio, que ‘
puede inutilizarlo. Por consiguiente, si se manifiesta a estos
espiritus fuertes el suceso o cumplimiento, no de un vaticinio,
sino de una cadena de inumerables vaticinios, los cuales no han
dependido de las leyes de la naturaleza, pues su superioridad
sobre ella los hace mas increibles que aquellos sucesos se
vaticinaron con los accidentes y menudas circunstancias que
habfan de acompaiiarlos, que junto con ellos se profetizaban
otros hechos que habfan de verificarse y se verificaban, y en fin,
que por espacio de cuatro mil afios fueron repitiéndose sin
alteraciones, hasta el tiempo en que se vio su cumplimiento,
deberan por necesidad confesar que hay una luz de otra natura-
leza muy superior a la de los hombres, dotada de un poder capaz
de ejecutar por si y sin impedimento lo que conoce y quiere.
~ Establecido este principio, se les abren los libros de Moisés
y de los profetas, y se les lee en ellos el primer vaticinio y
revelacién hecha a Adén, ofreciéndole en su propia descenden-
cia el vengador de su agravio y libertador de su miseria, el cual
seria la simiente o produccién de la mujer (sin nombrar varén
para su generacién), que por este medio triunfarfa del espiritu
engafioso que le habia alucinado,® se les descubre, que con esa
esperanza vivieron los descendientes mas arreglados del pri-
mer hombre, los mas virtuosos, humanos, benéficos, sufridos y
esforzados, sin ambicién ni soberbia que conocié la antigiie-
dad, hombres que no afearon su vida con los vicios y torpezas
de los héroes que celebra el paganismo. Desde este punto puede
conducirse al incrédulo de una época en otra y casi de siglo en
siglo, hasta el establecimiento de la Iglesia.

9. Gen. 3, 1-6.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 37

Cuando parecia que se iba amortiguando aquella fe y espe-
ranza del libertador, eso es, 2104 afios después de su promesa y
casi dos mil antes de su nacimiento, ya se individualizé en la
innumerable descendencia de Ad&n una familia de la cual
traeria suorigen, cuyo progenitor o cabeza se llamaba Abrahdn.
A éste se le reveld, siendo anciano, y su mujer incapaz de
concebir por su avanzada edad, que tendria de ella un hijo, al
cual habia de dar por nombre Isaac.!® Logré Isaac la reiteracién
del vaticinio, y le ofrecié Dios una prodigiosa multiplicacién de
descendientes, y que en uno de ellos alcanzarian todos los
~ hombres la bendicién y favores del cielo.!” A Jacob, hijo de
Isaac, se le permitié con intervalo de pocos afios, la propia
oferta,'? el cual 147 afnos después, estando para morir anuncié
a sus doce hijos los sucesos de cada uno, y aseguré que en la
posteridad de Judd se establecerfa el cetro hasta venir el Ofre-
cido."” En efecto David, descendiente de esa rama, ocupé 1085
afios antes de Jesucristo el trono de Israel por su elevacién
milagrosa, a que le condujeron los mds raros e inopinados
sucesos.'* Este rey vaticin6é que de sus hijos habia de nacer el
Mesias, de cuya vida, muerte y resurreccién noté las circuns-
tancias mas menudas y sefalé los prodigios que habian de
seguir su muerte, como se ve con claridad en sus salmos. Cuatro
siglos después, vio Isaias en espiritu el propio misterio con la
especialidad singularisima de que una doncella seria la que sin
concurso del varén, por pura virtud de Dios, diese al Mesias a
luz;'® lo cual repitié poco después Jeremias.'® Miqueas, no el
antiguo, sino el morastita, séptimo entre los doce profetas
menores, hablé seis siglos antes de Jesucristo del reino de su
Iglesia, su establecimiento, elevacién y permanencia, afiadien-
do, en orden al nacimiento, la demarcacién del lugar que habia
de ser, como fue, en Belén de Efrain.!?

10. Gen. 17,18.

11. Gen. 26, 23-24.

12. Gen. 28, 13-15.

13. Gen. 49, 10.

14.2 Sm. 5, 1-16.

15. Isai. 7, 14.

16. Jr. 31, 4-6.

17. Miq. 5, 1-2. La distincién entre Miqueas antiguo vy morastita, se reflere a
Miqueas Ben Ylmla (l Re 22), y el profeta Miqueas. natnral Ao adae. - v~

comtemrnnie -~



38 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Estas y otras muchas profecias que omito, las cuales debe
saber cualquiera que sube al pulpito, y puede hacer uso de ellas
con felicisimo suceso en éste y otros objetos de la religién,
logran, fuera de su autoridad intrinseca, un peso de autoridad
extrinseca, por otros dos principios que las acompafan. El
primero es que aquellos profetas las juntaban con otros vatici-
nios pertenecientes a lo temporal del pueblo hebreo, como de
hambres o abundancias, paces 0 guerras, sucesos prosperos o
adversos, libertades o cautiverios, vidas o muertes de reyes,
repulsa o sucesién de sus hijos en el cetro, los cuales veian
cumplir para que se afirmasen mas en la fe de las profecias
sobre el Salvador; y que la mayor parte de aquéllos, sabemos
por la misma historia de los egipcios, medos, persas y otras
naciones antiguas, que tuvieron su cumplimiento del mismo
modo que se refieren en los libros sagrados. El segundo es la
vida ejemplarisima y la clase no vulgar de los mismo profetas.
Ninguno fue escogido entre las heces del pueblo, en ninguno se
conocié vicio, aun de aquéllos que no sélo no condena el
mundo, sino que los mira tal vez como adornos del espiritu.
Hombres continentes, sobrios, integros, veridicos, pacientes, a
cuya semejanza ha querido el paganismo hacer sus héroes o sus
dioses, prestandoles los colores de semejantes virtudes. La
esperanza de ilustraralosreyesya los pueblos con sus divinas
visiones, era la mofa, la persecucién y la muerte; pero ni el
miedo ni los males, ni las promesas més lisonjeras podian
hacerles ocultar un rasgo de las verdades que se les revelaban.

¢Pues qué diré si el orador cristiano toma la defensa de su
religién y la impugnacién de la incredulidad por el lado de los
vaticinios que hizo el propio Mesias en el curso de su
predicacién? El predijo que uno de sus discipulos seria el que
le vendiese, que otro de ellos habia de negarle, que no sélo seria
crucificado, sino escarnecido y azotado; penas que jamas se
unian en una persona; que estos ultrajes no los ejecutarian por
sus manos los hebreos, y se servirian para ello de las manos de
los gentiles, entregandole en ellas, que Jerusalén seria sitiada
rigurosisimamente, que sus moradores sufrirfan calamidades
cruelisimas, que su protervia seria causa de que la ciudad y su
augustisimo templo fuesen arruinados hasta los cimientos para
siempre, que la nacién seria esparcida entre todos los pueblos
y gentes, sin que les quedase un lugar propio, un rey o altar




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 39

comtn, que sus discipulos serfan acosados, calumniados, per-
seguidos de todo el mundo y entregados al cuchillo; pero que su
religién habia de florecer, dilatarse y triunfar.

Seria infinito si tratase este argumento entoda su extensién;
basta lo que hemos dicho para que se conozca el inico medio
incontrastable de que debe servirse cualquiera que pretenda
convencer al mismo Espinosa o al famoso Bayle!® si viniesen, de
que hay un ser que manda sobre el mundo visible y sus morado-
res, el cual revel6 a hombres sefialados cosas que ni podia
alcanzar la ciencia de los mortales, ni rastrear con su razén; y
entre ellas, que él propio habia de venir a incorporarse con
nuestra naturaleza material, a ensefiarnos por su boca, a mover-
nos por su ejemplo, a confirmarnos en la verdad de cuanto dijese
con prodigios, a elevar nuestras almas con su auxilio invisible
sobre el orden derectitud, que hasta entonces se habia conocido;
ahacernos participar por una infusién interior su propia esencia
increada, a dar vida en cuanto hombre para asegurarnos estos
bienes y a resucitar, por la virtud de su divinidad, su mismo
cuerpo, y elevarle al cielo para que creyésemos en nuestra
resurreccién y vida eterna. Espinosa, Bayle y cuantos incrédulos
ha habido antes, y después de ellos, han huido el cuerpo a estas
investigaciones, echando por el camino de examinar sélo la
naturaleza, y aun ésa en el estado de su corrupcién, suponiéndo-
la siempre igual y sin alteracién por el pecado del primer
progenitor. Para ello, niegan con descaro la economia de la
creacién, las penas del delito original, y las misericordias del
creador, burlandose de la historia mas comprobada, con el
argumento tnico de no ser compatible con lo que naturalmente
piensan, y apetecen los hombres. Jamas entran en la averigua-
cién seria de algunas de las profecias y su cumplimiento, ni nos
han dado en cara conla suposicién de ella o el defecto de su éxito.

No es menester, ni serfa regular que el predicador se empe-
fiase en un sermoén contra la incredulidad en traer la serie y
numero de profecias y su verificacién; bastarale escoger algu-
nos de los ramos, digdmoslo asi, en que pueden dividirse, por
ejemplo; la tradicién no interrumpida en una nacién del carac-
ter de la hebrea que, a pesar de su inconstancia, de sus varias

18. Pierre Bayle (1647-1706), filésofo francés precursor de la ilustracién, y
autor del Diccionario historico y critico.




40 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

fortunas, de sus diferentes gobiernos, de sus divisiones inter-
nas y de sus errores, guardé siempre el fondo de la promesa
hecha al primer hombre, esper6 su libertador y aunque confun-
dia sus sefiales, nunca las perdié6 de vista, la prosapia o ascen-
dencia, segtin la carne, que de generacién en generacion fueron
descifrando los profetas sin contrariarse, aclarando cada vez
mas el orden de la sucesién, hasta verificarse en Jesucristo, su
concepcién y nacimiento, las que hablan de su vida y su con-
ducta, las que tratan de su doctrina, las que pintan su pasion,
etc. En cada uno de estos ramos y su cumplimiento se funda el
propio argumento irrefragable por la incapacidad natural del
hombre mas sabio, penetrante y experimentado de prevenir con
certidumbre sucesos tan remotos superiores a la razén y con-
trarios a las leyes de la naturaleza.

Yo no encuentro otro medio que pueda llamarse de convic-
cién contra el incrédulo, secta peor que todas las herejias, las
cuales tienen principios y articulos en que convienen con
nosotros: y mas dificil que el propio gentilisimo. Porque éste
con la profesién de su politefsmo ya reconoce el ser superior a
]a naturaleza, que trasluce la inmortalidad del alma, distingue
acciones dignas de pena y de premio, y s6lo hay que trabajar en
rectificarle las ideas que tiene de este ser, de esa alma y de ese
destino pé6stumo. Pero al ateo, incrédulo o materialista no
puede convencérsele de otra suerte que por la revelacién, conla
cual se prueba la existencia de Dios, la verdad y la justicia de
cuanto abraza la religién. De cualquiera otro argumento se
burla, le oye tranquilo y aun aplaude la elocuencia, la inven-
cién, la cultura y el espiritu del orador.

Tomar por tema la flagueza de su razén, que le cree
tenacisimamente capaz de comprender cuanto le conviene y es
necesario a su felicidad y perfeccién, sin hacerle ver antes que
no puede esa perfeccién o felicidad sin obrar y creer ciertas
cosas que no alcanza esarazén, es una predicacién la més inatil
que puede imaginarse, y la mas perniciosa si se comienza por
las proposiciones de que “el uso legitimo de la razén se propor-
ciona por sus fuerzas, la cual tiene derecho de juzgar y de
examinar todo antes de adoptarlo, porque creer sin examinar
los motivos de la creencia seria sacrificar ilegitimamente sus
potencias, y hacer al Todopoderoso un homenaje indigno con
una fe imprudente y temeraria.” (Qué mas pretende el incrédu-




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 41

lo que esa libertad de conciencia, en la cual confunde el Padre
Eliseo con temeridad e imprudencia los principios de la fe
divina con los de la humana, midiéndolas por un rasero?
Esta abertura vendria bien en un discurso o disertacién
sobre si la crianza de Rémulo y Remo fue como la refieren los
historiadores romanos, sobre averiguar si en la India hubo Rey
Poro, al cual vencié Alejandro en la conformidad que cuenta
Curcio, sobre verificar si el Papa Silvestre bautizé a Constantino,
y con el propio bafio que lavé su alma, quedé su cuerpo
purificado de la lepra, y otros asuntos semejantes. Porque en
ellos se trata de unos hechos, cuya verdad y falsedad puede
averiguar el hombre por la fuerza del raciocinio, por la inves-
tigacién de la cronologia, porla combinacién con otros sucesos
incontextables, por el descubrimiento de nuevos documentos
etc. y hechos, cuyo asenso o disenso en nada perjudica a un
interés tan esencial como es el de la salud eterna. Pero en los
asuntos de la fe, que empieza por rendir y cutivar el entendi-
miento, cortandole el vuelo a sus raciocinios, debe comenzarse,
conforme ensefa el apéstol, manifestando que las armas de
nuestra religién no son carnales, y reciben de Dios su eficacia
para destruir los muros que opone la malicia del mundo con su
filosofia, con su elocuencia, con sus raciocinios humanos, con
que inttilmente intenta destruir la fe de un Dios verdadero, y
no cortar el paso a la propagacién del Evangelio de Jesucristo,
exaltdndose con altaneria sobre la ciencia de Dios, que nos
obliga a someter con humildad nuestro entendimiento, hacien-
do de sus luces un obsequio a la verdad y predicacién de la
religién, mas glorioso que la libertad halaguefia del mundo.'
Asi, cuando este divino maestro enlazé la fe de Pedro, que le
reconocié por hijo de Dios vivo, no bendijo la superioridad de
sus luces naturales, porque con ellas hubiese alcanzado esta
verdad; por el contrario, “dichoso ti, -le dijo- que me has creido,
no porque la carne y la sangre te hayan revelado mi divinidad,
sino porque contra todo lo que ves en mi, has sometido los
principios de la carne y de la sangre a la revelacién de mi Padre
que estd en los cielos.”. Por tanto, dice San Agustin sirviéndose
de la autoridad de Isaias?!, nisi credideritis non intelligetis, (si

19. 2. Cor. 10 vide Nat. Alex. ibi.
20. Math. 16, 17.
21. Isai. 7, v. 9.




42 ‘ ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

no creyéreis, no llegaréis a entender), que la fe ha de preceder
al entendimiento; de suerte que la inteligencia venga a ser el
premio de la fe;?? y en una carta a Diéscoro ensefa que la fe debe
guiar a la razén, y-que el invertir este orden es propio de los
herejes.?® San Bernardo reprende a Pedro Abelardo del mismo
error, y dice que gradua la fe por la opinién, como si fuese licito
sentir y hablar en ella como a cada uno le parezca, y como si sus
arcanos no estuviesen asegurados con la certidumbre de la
verdad y pendiesen de las vagas y varias opiniones de los
hombres.?*

Cuando se trata de creer en profecias o revelaciones particu-
lares, las cuales no deben condenarse a ciegas, apagando la luz
del Espiritu Santo, como dice San Plabo,”® ni seguirse con
ligereza, dando asenso a todo espiritu, sin indagar si es Dios,
como aconseja San Juan,?® entonces tienen lugar las proposi-
ciones referidas del P. Eliseo de examinar los motivos de la
creencia, de no imponer silencio a la razén, ni someterla con
una fe imprudente y temeraria a quien no tiene autoridad para
obligarla. Aun en los casos semejantes juzga, examina y discier-
ne la razén, no por los principios que le suministra su luz
natural, sino por lasreglas y nociones que Dios le ha dado enlas
Sagradas Escrituras. Ni es facultativo a cada uno de los fieles
entrar en este examen y decidir; debe esperar y seguir el juicio
delos obispos, como lo manifiesta muy bien San Ireneo?” en dos
pasajes, que no copio por largos, y pueden verse en sus obras o
en la exposicién de Natal Alejandro a las Epistolas Canénicas.”®
Este y todos los teélogos catélicos niegan que de ese testimonio
de San Juan, ni de aquél del Eclesiastico “qui cito credit, levis
corde est”? puede inferirse sin herejia que cualquiera tenga
derecho a pesar en la balanza de su razén y examinar los
dogmas que la Iglesia ha recibido.

Conclayese de lo dicho el fundamento con que hemos conde-
nado las citadas proposiciones del P. Eliseo, cuando pretende

22. Aug. Serm. 51, vel 139. cap. L.

23.1d. ep. 118. vel 56. cap. 5.

24. Bern. Ep 109.

25.1 Thesal. 5, 19.

26.1Joan. 4, 1.

27. S. Iren. lib. 3 cap. 3.

28. Natal Alex. in exp. Mor Ep 2, ad Thes. cap. 2.
29. Eccles. 19,4,




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 43

convencer al incrédulo; porque para entrar a éste, que niega la
existencia de Dios y la revelacién, por el camino de la verdad,
no hay otro sendero que el ponerle delante la revelacién, la cual
es el argumento intergiversable de si misma y de la divininidad.
Para creer en los asuntos de nuestra religién no hay maés
motivo, si no es saber que Dios lo ha revelado; por eso a la
creencia llama el apéstol obediencia a la fe con ciega sumisién
del entendimiento. El que cree, dice, no ha de indagar cémo es
que bajé del cielo el Verbo Eterno a predicar los misterios que
hemos de creer, porque eso seria pensar en arrancar a Jesucris-
to de la diestra de su Padre y volverle al mundo para que nos
certificase su voluntad con sefiales visibles o resucitarle del
mundo de los muertos.* Sirvese aqui San Pablo de los ejemplos
dela encarnacién, de la muerte ydelaresurreccién de Jesucris-
to; misterios los méas increibles a la razén humana, y con todo
eso, objeto, origen y mérito principalisimo de la fe catélica;
para enseflarnos que si en ellos no debe averiguar el hombre,
cémo pudieron cumplirse, sino creerlos por pura fe, tampoco
debe examinar los demas asuntos de la religién, persuadiéndo-
se a que cuando parezcan mas dificiles y cuando menos los
alcance nuestro ingenio, tanto mayor el mérito de la fe.

No hay, vuelvo ha decir, otro argumento de conviccién con-
tra el impio. Si a la luz de éste, no se disipan sus tinieblas y
antes se obstina en su error, es sefial que o no ha llegado el
tiempo de su visitacién o que se ha sellado el decreto de su
reprobacion, y se le ha negado el don gratuito de la fe, que da
el Sefior por pura liberalidad a los que le creen. Los otros
argumentos de antigiiedad, perpetuidad y uniformidad de la
doctrina, de milagros, martirios, propagacién de la Iglesia,
santidad, equidad, honestidad y pureza de su moral, de silencio
de los idolos, destruccién de los templos, etc., no tienen fuerza
sin el de la revelacién. Es verdad que a éstos y aquéllos llaman
los teélogos motivos de credibilidad:; pero los dividen para su
uso en tres clases.’! Unos, dicen que son propésito contra los
gentiles y judios; otros contra los herejes, y otros para consuelo
y confirmacién de los catélicos. Contra el impfio ninguno es
convicente sino el de la revelacién, que se funda directamente
en el objeto formal de la fe y suma verdad.

30. Rom. 10, 6-7.
31. Mart. Bec. Summ. Theol. p. 2. T. 2 de Fide, cap. 6.







I
MALOS PRINCIPIOS Y SUBDIVISION DE LA SEGUNDA
PARTE

En ella se propone Eliseo exponer los verdaderos motivos de
la incredulidad, que reduce a la soberbia v la disolucion. Sienta
desde luego “que el hombre trae consigo mismo dos principios
de oposicién al cristianismo, de los cuales uno es la indocilidad
de su entendimiento, y otro la depravacién de su voluntad'.” No
encuentro sobre qué pueda apoyar el Padre Eliseo nij la
indocilidad, ni la depravacién. Por el contrario, las mismas
escrituras sagradas me persuaden de que nacemos sin esos
vicios. El Divino Maestro en varias ocasiones se sirvié del
ejemplo de los nifios, y aun les tomaba de la mano y ponia
delante de sus dicipulos para ensefiarles en ellos la docilidad
con que debfan abrazar su doctrina. “Cualquiera, les decia, que
no reciba el Reino de Dios como un nifio, no entrara en él1;2 el
que no fuere tan humilde y sometido como son los nifios, no
poseera el Reino de los Cielos”. Conforme a esta soberana
maxima del Maestro, escribia Pablo a los de Corinto, que se
asemejasen a los nifios, no en el juicio y la inconstancia, sino en
la malicia®. ;Pues, dénde est4 la indocilidad y depravacién que

1. P. 21 lin. 18 (I) Lue 18, 17.
2. Luc. 18, 17.
3. Mat. 18, 3-4.
4.1 cor. 14, 20.

45




46 ‘ ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

traemos con nosotros contra el cristianismo? Nos endurecemos
y depravamos 0 nos maleamos con la edad, con el mal ejemplo,
con la educaciéh perversa, con la repeticién de las caidas, que
engendran el hébito vicioso, el cual se arraiga y envejece por el
malo o ningan uso de los sacramentos, de la oracién y del
ejercicio de las obras de piedad y de las virtudes contrarias.
Cuando alguno se atreviese a disculpar al Padre Eliseo diciendo
que tal vez en su pais seran los nifios peores que los hebreos
para abrazar el cristianismo, le sale al encuentro San Hilario de
la propia nacién, el cual, exponiendo el Evangelio de San
Mateo, funda la semejanza con los nifios que pide Jesucristo a
sus discipulos, en la docilidad y humildad de aquéllos “que
siguen a su padre, aman a su madre, ignoran lo que es desear
mal al préjimo, no hacen caso de riquezas, no se insolentan, a
nadie aborrecen, no mienten , creen lo que se les dice y tienen
por cierto cuanto oyen.”>El Padre Eliseo contradice esta propo-
sicién y habla con mas tino cuando dice: “Aquella invencible
propensién al bien supremo, que parece le une a Dios antes que
la reflexién llegue a hacerle conocer su objeto, la fija por su
eleccién en soélo las criaturas.”® jTan inconstante es en sus
maximas!

De un principio tan mal explicado, dio en otra doctrina peor;
porque la depravacion que supone de la voluntad, dice, “que no
le deja abrazar una religién que sélo ofrece al pecador penas
eternas.”’ Con un medio semejante insulté Lucrecio a la pie-
dad, cuando pinté la religion abatiendo el animo de los miseros
mortales con el terror de su aspectoy la vista de su azote, que
mostraba desde la regién del cielo.

Humana ante oculos foede cum vita jaceret
In terris, oppressa gravi sub Religione,

Qua caput a Cali regionibus os tendebat,
Horribili super aspeciu mortalibus instans®.

[ ——
5. Hilar. com in Math. c. 18.
6. Tomo 2. p. 45.

7. Pag. 21 lin. 24, tom. L.

8. Lucrec. lib. I v. 63 etc.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 47

No encontré el poeta Epicuro imagen maéas horrorosa para
hacer detestable la piedad, que ocultar sus dulzuras y manifestar
sus castigos. ¢Es ésta la pintura de unareligién tan benéfica como
la nuestra? ¢Es éste el medio saludable para mover al incrédulo?
iCon qué rasgos tan diferentes la pintaba el vicario del divino

~Autor, cuando daba gracias al Eterno Padre de que con la resu-
rreccién de Jesucristo nos hubiese reengendrado y elevado por su
misericordia infinita nuestra alma a una esperanza viva de la
herencia incorruptible!® Qué al contrario se la figuraba Pablo! El
daba, como Pedro, gracias al Soberano Maestro de que hubiese
puesto su bondad en el ministerio apostélico, derramando con
abundancia en su espiritu la gracia con la fe y la caridad, aunque
antes habia sido un blasfemo, perseguidor e impostor calumnioso
contra su doctrina. Obligado de tanta clemencia, exclama a favor
de la religién: “Oh promesa fiel y digna de todo agradecimiento,
que viniese a este mundo Jesucristo para salvar a los pecadores,
entre los cuales yo soy el mayor, y si en mi ha hecho el ensayo de
su misericordia, es para que sirva de ejemplo a todos los que
después han de creer y esperar la vida eterna.”'?

De esta graciosisima imagen de la religién, que traian ambos
estampada en su espiritu, sacaban los hermosos coloridos con que
pintaban a los fieles. Pedro nos dice: “llenaos cumplidamente de
gracia y paz en el conocimiento de Dios y de Jesucristo Nuestro
Sefior; porque nos ha dado con su divina virtud, por medio de la
fe con que conocemos a su hijo, cuanto nos conviene para la vida
espiritual y la piedad, llaméndonos sin mas mérito que el de su
propia gloria y poder; pues en el mismo Jesucristo nos dio las
mayores y las mas preciosas promesas, para que asi participéis de
su naturaleza divina.”!! ;Y ésta se llamara una religién que sélo
ofrece al pecador penas eternas? Pablo escribe a los colonenses en
estos términos: “Rogamos sin cesar por vosotros, oyendo la fe que
tenéis en Jesucristo y la caridad que mostrais con todos los santos,
movidos de la esperanza que os guarda en el cielo y oisteis en la
palabra del Evangelio..., dando gracias a Dios Padre de que nos
haya hecho dignos de entrar en parte de la suerte de los santos en
laluz; el cual nos sacé del poder de las tinieblas y trasladé al reino

9.1Pet. I, 3.
10. I Thim 1, 12-17.
11.2 Pet I, 2-4.



48 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

del hijo de su carifio, en quien logramos con su sangre la
redencién y remisién de los pecados.”'?

¢Pero cé6mo habian de pensar o explicarse de otra suerte los
discipulos de aquél Maestro, que vino del cielo a establecer esta
religion con la publicacién de la venturosa noticia, de que se nos
acercaba el reino de los cielos? Su precursor le anuncié a los
pecadores como un cordero que venia a quitar los pecados del
mundo, no como juez que iba a darles la sentencia de muerte
eterna.’® El comenzé la predicacién de su evangelio y dio el
principio a la religién con la promesa de la felicidad celestial’®,
El ponia tan a mano aquel reino de Dios, que nos aseguraba
hallarse dentro de nosotros mismos.!s El publicaba que habia
venido a llamar, no a los justos sino a los pecadores.'® Decia que
su venida era a soldar las quebraduras,'” a salvar lo que habia
perecido’® y a darnos vida y mas vida."? ¢Y ésta puede decir el
Padre Eliseo que es una religién que sélo ofrece al pecador penas
eternas? Lareligién que alargala mano al pecador paralevantar-
le, que abre los brazos para recibirle, que le llama y le espera en
todo tiempo, y que le brinda con el perdén de las penas que
merece su pecado, que le ofrece los auxilios para que cumpla las
obligaciones, que le impone y le presenta como premio una
gloria eterna; ¢esta religién puede decirse sin la mayor temeri-
dad, que sélo ofrece al pecador penas eternas?

Cuando el Padre Eliseo hubiese contenido su proposicién en
los términos de que sdlo ofrecia penas, sin afiadir eternas,
entendiéndolo porla negacién del mundoy de sf mismo: por las
mortificaciones y cruz que es menester llevar y sufrir en la
santa ley, todavia serfa falsa y ofensiva la piedad cristiana, ya
por la limitacién del adverbio sdlo, ya por la significacién del
verbo ofrecer. Porque, en realidad, aunque en el camino del
cristianismo debe el hombre mortificarse con la guerra de sus
pasiones, por lo cual dijo el Divino Maestro,”® que no habia

12. Colos. cap I, 12-14 Joann I, 29.
13. Joann, I, 29.

14. Math. 4, 17.

15. Luc. 17, 21.

16. Mar. 2, 17.

17. Luc. 4, 19.

18. Math. 18, II.

19. Joann. 10, 10.

20. Math. 10, 34.




kEXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 49

venido a sembrar paz, sino guerra, separando al hombre de su
amor propio y cuanto le lisonjea, también dijo?! que uno de los
efectos mas admirables de su muerte era dejar por herencia una
paz, no como la que da el mundo, sino una paz celestial,
_espiritual, que suaviza, endulza y santifica todas las penas y
sufrimientos de la cruz, y de la negacién de s mismo. Una paz
verdadera y no falsa, como la que da el mundo y la que busca el
incrédulo con sus delirios, sin lograr por mas que alucine con
ellos, vivir tranquilo y sin mortificacién en sus sensualidades,
que el propio mundo llena de acibar e inquietudes; de suerte
que entre estas dos paces, hay la diferencia de que la del mundo
dura poco y causa solicitud continua; la de la religién, por unos
combates momentaneos, se goza toda la vida.

jQué diferencia tan notable entre las penas del impio y la del
hombre religioso! jQué distancia entre los gozos de uno y otro,
y qué campo tan ameno para discurrir a favor de la religién
contra la incredulidad! jPero qué prueba tan convincente contra
el Padre Eliseo, que a esa religién de paz y de dulzura hace el
agravio de decir que sélo ofrece al pecador penas eternas! Lo que
ella le ofrece en realidad, son medios eficacisimos para suavizar
las que son inseparables de su condicién caduca o para huir las
que le vienen por la falsa satisfaccién de la carne. Niégale, pero
le liberta de las tristes consecuencias en que maldice los monu-
mentos del placer, cuyas amarguras contrapesan con mucho
exceso a los ratos de mortificacién de un alma fiel, que a costa
de ellos espera un premio de eterna duracién y complacencia.?
¢Y qué espera el incrédulo después de unas brevisimas delicias?
menos un bruto: porque éste queda sin las inquietudes y peligro-
sas resultas que trae al hombre la sensualidad, y al cabo acabara
del mismo modo que piensa acabar el impio, y sin aquél escru-
pulo que jamas le falta a éste, de si habra otra vida eterna. Todas
estas diferencias dan una materia abundantisima para discurrir
cristianamente contra la incredulidad y el libertinaje, dando sus
verdaderos y luminosos colores a la religién, y haciendo el negro
y propio retrato de la impiedad.

En la subdivisién de esta segunda parte no tuvo mejor tino el
Padre Eliseo que en la primera. Divide los verdaderos motivos

21. Joann 14, 27.
22.2.Cor 4, 17.




50 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

que mueven al incrédulo en dos, que son la soberbia y la
corrupcién del corazén, juntando asila segunda y tercera parte
del sermé6n de Massillon sobre la verdad de la religién, las
cuales desflora aqui también a su modo. Pero con licencia de
ambos creo que aunque en otras herejias haya tenido mucho
influjo la soberbia de sus autores, como en un Montano, en un
Arrio, en un Pelagio, en un Lutero, que no habiendo-sido, a lo
menos antes de hacerse cabezas de partido, viciosos en sus
costumbres; se dejaron llevar por un espiritu de hinchazén, con
que se creian superiores a los demds en mérito o en luces,
diferentes errores, y se obstinaron contra el sentimiento uni-
versal; no asi en la incredulidad, porque los dogmas que aqué-
llos defendian eran muy separados de lo que mira a pureza de
costumbres, que tal vez elevaron hasta negar la penitencia al
relapso, condenar las segundas nupcias, etc.; pero el objeto
principal de la incredulidad ha sido desde el principio soltar la
rienda a las pasiones y dar a la sensualidad del hombre toda la
licencia que tienen los brutos en las selvas. Esta monstruosa
madre es la que da motivo para muchos discursos, con que se
cubra de confusién a la incredulidad, y ni el obispo de Clermont
tuvo razén para retirarla hasta el tercer punto, ni el P. Eliseo
para ponerla por segundo miembro de su segunda parte, dando
el primer lugar a la soberbia, que sélo debe servir, cuando se
trata de la impiedad, como excepcién de la regla general, por
aquellos ateos que han vivido (si puede creerse) con arreglo en
sus pasiones. El P. Eliseo confiesa “que la impiedad casi siem-
pre empieza por el corazén”?’, y que “los primeros pasos que da
el impio hacia la incredulidad no son sino efectos de sus
extravios y de sus desérdenes.”?* El ilustrisimo Massillon reco-
nociendo esto mismo, da en el Sermén sobrela verdad de la otra
vida, el primer lugar a la relajacién, de la cual dice, que es la
raiz de toda incredulidad.

En efecto, la relajacién y la sensualidad, que no la soberbia,
son el incentivo poderosisimo que ha arrastrado y precipita en
la impiedad tanto ndmero de almas en los reinos donde se
pierde el respeto a la religién, sin que las leyes repriman tan
sacrilego atentado, como se queja justamente el P. Eliseo.”” La

23. Pag. 29 lin. 7.
24. Pag. 32 lin. 12.
25. Pag. 43 lin. 17.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 51

turba innumerable de ambos sexos que sigue allf la doctrina de
]la sensualidad, o mejor diré que vive segtin sus maximas, no
tiene otro imén que la arrebate si no es la concupiscencia de la
carne. Comienza el joven a sentir los ardores de esta pasién,
tasca con un freno que la reprime, quisiera desfogarla sin
temor, encuentra maestros que lisonjean su apetito, y sin
examinar por falta de capacidad o por exceso de calor los
principios que le proponen, se rinden ligeramente a ellos por-
que vienen a medida del deseo. Aqui cabe muy bien todo aquello
de “adoptar sin examen etc.” Si por razén de una cristiana
educacién, vivié algin tiempo contenido en su pasién, en el
recogimiento de su familia con el temor santo de Dios, luego
que se le echa a tomar el aire del gran mundo (como explican
alla) para formarse a la sociedad, bebe en ella el espiritu de esta
doctrina, que sin dilacién y con fuerza fermenta en sus venas.
La edad varonil encuentra la sangre con este vicio, y va acari-
ciandole mientras tiene fuerzas para complacerle; y cuando le
faltan, cree que ha perdido cuanto hace apreciable la vida.

No digo que todos siguen la misma carrera, ella por si ofrece
bastantes precipicios que la hacen odiosa. La misericordia del
Altisimo, que se derrama sin cesar sobre todos los hombres por
la sangre de un redentor, es mas poderosa que sus enemigos y
triunfa muchas veces; pero lo mas comin es, segtin la experien-
cia, que en semejantes paises es mayor, sin comparacién el
nimero de los que abrazan y envejecen en la impiedad, que el
de los que preservan o curan de su ponzoiia. Tienen los mate-
rialistas un género de satisfaccién en inducir la juventud por
la carrera de sus sensualidades, para cubrir con la muchedum-
bre de sectarios la confusién que les acusaria su brutal conduc-
ta, si fuesen mas singulares. Desconfian de sus armas para con
las personas de juicio, en las cuales no pueden hacer mella, y
asestan contra la edad juvenil su infame légica de las pasiones,
cuya energia domina y tiraniza unos corazones tiernos, en que
contra el orden regular de la naturaleza obran con mas violen-
cia, cuando son mas nuevas y casi recién nacidas.

Sus argumentos consisten en tratar como impertinencias y
preocupaciones de viejos las ideas del pudor, murmurar las
instituciones de los colegios, su educacién y las precauciones
honradas y religiosas con que se recatan los nifios de ambos
sexos del trato y concurrencia peligrosas a la honestidad, como



52 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

invenciones que oprimen a la juventud con tirania, blasfemar de
los votos de la virginidad, continencia y mortificacién, como
destructivos de la naturaleza y dela sociedad; tachar al sacerdocio
y sus funciones de supersticién y de ceremonias pueriles y ridicu-
las, censurar con rabia las naciones que siguen leyes ordenadas
para mantener con el temor de la pena temporal el respeto debido

-alareligién, insultandolas con los epitetos de barbaras, inhuma-
nas y sanguinarias, para lo cual suponen o exageran hechos
denigrativos. Aconsejan y elogian la frecuencia del teatro, la
abertura v franqueza en la sociedad, la concurrencia reciproca del
estado, la amenidad deleitosa e instructiva del café; y los ejerci-
cios graciosos y saludables del baile y de la danza, que contribu-
yen a la agilidad del cuerpo, a conservar el equilibrio de los
humores y a hacerse un lugar distinguido, principalmente entre
las personas del otro sexo. Estos son sus silogismos concluyentes,
cuyas puntas se embotan en los espiritus maduros y penetran con
triste facilidad los corazones mas tiernos.

Si se les reduce a hacer reflexiénes serias y a discurrir por
principios, se les encuentra enteramente desarmados, y el que
parecia un Doctor de la impiedad, descubre al primer choque
que no es méas de un francés, el cual asf como se viste, camina
y gesticula sin otra razén que la de que ésa es la moda, el paso
y el gesto de Parfs, también habla el lenguaje de.la impiedad,
porque es el uso de alla. No lo digo yo: lo habia dicho Massillon
y lo repite Eliseo por estas palabras: “la lastima es que esto lo
vemos demasiado en estos tiempos infelices, en que se ha hecho
la impiedad un lenguaje de la moda.”?® De suerte que para uno
que dogmatiza con tal cual apariencia de raciocinio, hay sin
exageracién cien mil que son unos meros aturdidos, sin otro
cimiento quela ligereza genial, ni mas prueba que la gran moda
del gran mundo, que es el gran Paris. Esto puede tanto en ellos
y hace en su espiritu una impresién tan viva, que aun cuando
los principios de la religién que tomaron en la primera educa-
cién cristiana, y las aldabadas de la gracia los mueven a confe-
sarse o a otros actos de piedad, procuran con todo estudio
ocultarse de los compafieros temerosos de la mofa.

Por estas razones, dije que el primero y aun el dinico motivo
que debié asignar el P. Eliseo a los incrédulos en la segunda

26. Pag. 26 lin. 4.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 53

parte, debié ser la disolucién. Si lo hubiera practicado asi,
excusaria pasar de la soberbia a la disolucién con un salto
chocante, ajeno de toda sombra de transicién; bien que en esto
es desgraciadisimo el Padre. Dice que?” “en algunos la soberbia
basta para darla ser, y en otros el des6rden de costumbres es el
segundo origen de la incredulidad.” Ajuste el que quisiere esas
frases, y examine su propiedad. También se hubiera ahorrado
el argumento de los impifos, que ponderan la templanza, la
castidad, y la fidelidad a sus obligaciones de algunos sectarios
suyos.?® Porque aunque fuese cierto este cortisimo namero,
serfa la excepcién de la regla general, que pone la raiz de la
incredulidad en la reajacién, y entraria en el de los heresiarcas,
que ha precipitado la soberbia o la avaricia, segtn la doctrina
del apéstol San Pedro, que anunciando en sus dias la piara de
los libertinos y el espiritu de sus maestros, llama a éstos
embusteros, que introduciran sectas de perdicién, y con fingi-
das doctrinas negociaran por avaricia, y de los dicipulos dice
que seguirdn sus lujurias.?®

En efecto, esos hombres sobrios y contenidos, fieles y
oficiosos, como se dice, sin embargo de seguir el partido del
materialismo o el de una total indiferencia en punto de reli-
gién, han sido llevados a este extremo por la avaricia o porla
vanagloria de ser mirados como oraculo de la muchedumbre
infinita de viciosos y aturdidos, que aplauden y enlazan a los
que fomentan sus pasiones con algun color, y pagan a buen
precio sus elecciones. Este fue, a mi ver, el espiritu que maled
las buenas luces y desquicié la instruccién sobresaliente del
mas famoso dogmatista de la irreligién, Marfa Francisco
Auronet de Voltaire, digno legatario de la famosa epictrea
Ana Ninén de Lenclés. Si en €l o en otro de su caracter, no
influyé la relajacién de las costumbres, fue animado en sus
delirios por el aplauso tan universal de los libertinos de todas
las naciones, y por el producto tan considerable que sacaba de
sus impiedades. ;Cémo hubiera logrado una consideracién
tan altay una celebridad tan expléndida, si no fuera por el aire
satirico de sus escritos contra lo mas sagrado? ¢Cémo llevara
tras si tanto séquito, si no fuese por la filosofia infame, tan

27. Pag. 29 lin. 4.
28. Pag. 33 lin. 16.
29. Pet. 2, 1-2.



54 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

halagiiefia a las pasiones, que siembra a manos llenas en sus
obras? Busquese otro mérito fuera de ése para tanta gloria y
utilidad, y no se encontrara; porque la pureza y gracia de su
estilo en la prosa y en el verso le darian nombre entre los
humanistas de su nacién, y no mas. Sus historias son despre-
ciables por los capitulos mas esenciales, que son la falta de
imparcialidad y la de exactitud, tanto en los hechos, que viste
a su antojo, y no pocas veces son supuestos, como en la
cronologia. Los defectos de sus piezas no son pocos, aunque
los disimula con rasgos brillantes y originales, que no pueden
negérsele. La fisica nada le debe, en las matematicas no
adelant6 cosa alguna, y en suma todo lo debe a su sitira contra
la religi6n en los puntos mas recomendables, y a su moral
relajada. jCuantos hombres en la misma Francia de més sabi-
duria, sin comparacién, que Voltaire, dotados de ingenio més
sé6lido, mas profundo y méas penetrante que el suyo; sobre
todo, de juicio mas seguro y constante, apenas son conocidos
de algunos sabios, y vivieron en la oscuridad o yacen olvida-
dos de su nacién! La satira que condujo a Voltaire a la Bastilla,
y le caus6 mil inquietudes en el curso de su vida, fue el origen
de su crédito; a medida que con ella se franqueaba el paso ala
gloria popular, fue extendiéndola de las personas a los Esta-
dos, de éstos a los gobiernos, de aqui a los hechos, y doctrinas
mas recibidas, hasta rasgar con ella los velos del santuario.
Pero si éste y algin otro maestro de la impiedad y de la
irreligién no caminaron al precipicio por el camino real de la
disolucién y marcharon por la senda de la vanidad y de la
avaricia; no por eso deja de ser certisimo que la caterva
innumerable de sectarios va por aquélla.

No me detendré en manifestar los plagios, porque basta
haber indicado los tres sermones de Massillon que desfloré el
P. Eliseo, para hacer éste. Ni en examinar el modo con que trata
aqui su argumento contra la incredulidad, porque seria repetir
la falsedad de principios, el trastorno de partes y la enervaciéon
de los razonamientos de Massillon, que hemos tocado en la
primera parte. Me contentaré con decir dos cosas. La primera,
que define ala soberbia de un modo raro. “La soberbia, dice, no
s6lamente se dedica a conseguir los bienes exteriores que
pueden hacer al hombre superior a los demids, sino que esta
pasién perniciosa se forma a si misma placeres ocultos y se




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 55

irrita contra la divinidad.”*® ;Puede darse una pintura mas
extrafia de la soberbia? Aun la clausula de... “se irrita contra la
divinidad”... que tal cual parece un rasgo de la soberbia, no lo
es, no digo de la soberbia de los hombres, pero ni de la de
Lucifer, porque éste se irrité contra Dios y no contra la divini-
dad, a cuyos soberanos gajes aspiraba. Apliquense las mismas
frases a la lujuria, y tendran mas propiedad. Hagamos por
gusto la prueba de este modo...” La lujuria no sélo se dedica a
conseguir los bienes exteriores, que pueden facilitar al hombre
la satisfaccién de su sensualidad, sino que esta pasién pernicio-
sa se forma a si misma placeres ocultos que no se atreve a dejar
traslucir, y se irrita contra la divinidad, testigo inevitable y juez
vengador, porque todo lo que la oprime, la enfurece, etc.” Asi
puede continuarse atribuyendo con mas propiedad a este vicio
lo que el Padre Eliseo predica de la soberbia. ;Quién ha pensa-
do hasta ahora darla el apetito de los bienes, que caracteriza a
la avaricia? (Lainvencién de placeres ocultos que distinguen la
lascivia mas refinada?

La segunda: que aunque el P. Eliseo hace todo su fondo de
Massillon, no entra como este Prelado en el corazén del incré-
dulo para escarbar en sus senos la semilla de la impiedad,
averiguar de dénde le vino, cé6mo prendié, qué riesgo tuvo y por
qué medio logré su proceso; ni le confunde con la vista de su
torpeza, la malignidad de sus frutos y el rubor que causaria a
los ojos de los hombres su cosecha, si descubriesen cuéanto
excede los limites ordinarios de la flaqueza humana. En una
palabra, no saca, como el obispo de Clermont, el retrato espan-
toso de cuerpo entero del incrédulo, ni le da el negro colorido
que hace odioso al impio, retratandole d‘apres nature dans touts
ses traits, como se explican por all4, que es en lo que debia tener
mas vigor y gracia el pincel del Padre Eliseo, “que mostré
siempre mayor aficién al estudio de las letras humanas.”3!

30. Pag. 22 lin. 14.
31. “Carta del P. Provincial a los autores del Diario de Paris”, op. cit. 10-11.







v
PERNICIOSOS EFECTOS QUE PUEDEN ACUSAR
A NUESTRA FE LA TRADUCCION DE ESTE SERMON,
EL SIGUIENTE, Y LOS DOS SOBRE LA HONRADEZ
SIN LA RELIGION

Dijimos al principio que tenfamos por peligrosa a la piedad
de nuestra nacién la traduccién al castellano del sermén sobre
la incredulidad. Lo mismo nos parece del siguiente y de los dos
de la falsedad de la honradez sin la religién;' y la importancia
de este defecto, comun a las cuatro piezas citadas, nos estimula
ano dilatar su declaracién. La lectura de ellas, lejos de edificar
y perfeccionar a los esparfioles en la fe, que por la misericordia
de Dios ylos loables estatutos de nuestros padres, conservamos
intacta, puede conducirnos al borde del error y aun precipitar
a muchos en el abismo de la incredulidad, porque el P. Eliseo
vierte alli todas las maximas, principios y discursos de la
incredulidad. Y como la doctrina de esta secta es tan halagiiefia
a la carne y persuasible a la materialidad de los sentidos,
tomara el enemigo ocasién y armas con que combatir la fe y
corromper mas las costumbres. Nosotros hemos mirado siem-
pre estas materias con toda la circunspeccién que merece su
delicadeza, y nuestras sabias y religiosas precauciones dirigi-
das a contener a nuestros nacionales en los limites de la

1. Corren desde la pag. 123, t. 1.

57




58 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

religién, no sélo en las obras sino en las palabras, nos han
conservado hasta ahora, gracias a Dios, el depésito de la fe en
toda su integridad. Murmurennos por ellas los extrafios de
nimios, de supersticiosos o de ignorantes, que menos importa
eso que ser libertinos, incrédulos, espinosistas o socinianos,?
defectos que ellos miran como elogios y testimonios de la supe-
rioridad de su ilustracién. jTal es la gloria de su siglo filoséfico!

Yo no repruebo la conducta del P. Eliseo de emprender tantas
veces el empefio de batir a los incrédulos; nada es mas propio del
celo de un predicador entre gentes que han abierto la puertaala
impiedad. Créole, y con mucho dolor, cuando dice,?: “bien co-
nozco que estas horribles paradojas debian estar sepultadas en
las tinieblas, y que seria peligroso publicarlas, aun cuando se
refutasen al mismo tiempo; pero nuestro siglo no permite guar-
dar silencio y usar de esta circunspeccién con la venturosa
sencillez del cristiano; esta funesta doctrina est4 ya demasiado
extendida, el dafio est4 hecho y ya no es tiempo de precaverlo...
Lasleyes no han reprimido estos atentados, y de ahi ha nacido lo
que siempre sucedera, etc.” Lo mismo nos habia significado el
Ilustrisimo Massillon en estos términos: “No me atreveria a
decirlo aqui, catélicos, si este modo de hablar, dudando de la fe,
no se hubiera hecho tan comtn entre nosotres, que ya no es
necesario usar de precauciones para impugnarle.”* Pero por una
razén contraria repruebo y juzgo perjudicialisima a nuestra
nacién la traduccién de esas paradojas y de esas monstruosida-
des. Entre nosotros no puede decirse sin injuria que ya esté
extendida la doctrina de la impiedad, que el dafio est4 ya hecho,
que el modo de hablar, dudando de la fe, sea comin, y que por
tanto no sea ya tiempo, como en Francia, de usar de precaucio-
nes y de sepultar en el silencio aquellas horribles paradojas y
monstruosidades que los nuestros ignoran felizmente. Ponérse-
las en la mano por medio de la traduccién es echar semilla, dar
principio al error y comenzar el dafio con la santa apariencia de
sermones. {Cuantas veces ha entrado la peste del Oriente en cajas
de botica! Nuestras leyes, cuya severidad contra estos atentados
censuran temerariamente los franceses, porque no sélo repri-

2. Partidarios de Fausto Socino (1539-1604), que negaban la Trinidad, vy la
divinidad de Cristo.

3. P. 42 y siguientes.

4. Mass. Serm. de las dudas acerca de la religién.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 59

men la licencia de obras y palabras, sino que casi ahogan los
pensamientos impios; nuestros ministros que con tanto celo y
vigilancia trabajan en purgar la tierra de maleza y abrojos,
cuidando que no venga por el aire la semilla, y observando la
atmosfera, por si traen algunas rafagas de viento que soplan de
la otra parte de los montes, nos tienen en el caso opuesto al de
Massillon y Eliseo, y por lo mismo ser4 muy peligroso que se
publique, aun cuando se refute al mismo tiempo, la doctrina de
laincredulidad. Elvenerable y docto padre Fray Luis de Granada
es un testimonio irrefragable de nuestra antigua circunspeccién
en tales puntos. En su introduccién al Simbolo de la fe, obra
digna de su piedad y literatura, ¥y monumento digno también de
la religién, se fue con tanto pulso, que en el Prélogo a la cuarta
parte dice: “No me entrometo en confutar muchas maneras de
errores que tienen los que est4n ciegos, y s6lo toco aquéllos que
todos saben, cuales son los de los judios y mahometanos, porque
no me acusen de que desayuno a otros de errores que no saben.”

¢Pues qué diremos de los cuatros sermones del Padre Eliseo,
en que toca y vuelve a tocar los errores del materialismo; nos
desayuna y aun rellena de sus maéximas, nos pone por extenso
sus principios y nos manifiesta sus consecuencias? Ellos solos
componen un tratado suficiente del materialismo. Aiiddese a
esto, lo primero, que cuando se proponen sus principios para
combatirlos, usa por lo regular el autor de estilo méas sencillo e
inteligible que cuando los impugna; por ejemplos: “¢De qué
sirve, dicen los incrédulos, aumentar las pruebas de una reve-
lacién que es inutil? La razén y la ley natural le bastan al
hombre para conducirse, y con cualquier culto que tribute a la
divinidad, est4 cierto de agradarla, con tal que sea amante de la
justicia y caritativo con el préjimo. De aqui infieren que la
revelacién es initil, pues sin ella creen que podemos cumplir
con todas estas obligaciones.¢ Todos creen que los apetitos mas
abominables, cuando nacen de la complexién, no necesitan de
otro titulo para ser licitos, y miran los vicios méas infames como
unas inclinaciones inocentes que la naturaleza inspira y que la
misma naturaleza aprueba.’ Procura persuadirse que el hom- |

5.P.15.1, 8.
6. Pag. 34. 1,23,
7. Pag. 32, 1,23 etc.



60 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

bre, semejante a los animales, no es mas que un compuesto de
materia que el acaso destruira en breve; se dice a si mismo que
es inutil ajustar sus costumbres a la ley, una vez que la noche
del sepulcro ha de sepultar en sus sombras todas nuestras
acciones, mira las maximas de la equidad y de la virtud como
errores populares, los premios y los castigos como puras qui-
meras, y la religién que las propone como una invencién poli-
tica destinada a contener al hombre con el temor, y dar mayor
autoridad a las leyes que mantienen el buen orden en la socie-
dad.”® No me alargo a otros pasajes, tanto o mas escandalosos,
aunque esta obrano es propia del vulgo como los Sermones del
Padre Eliseo, por no dar con ellos la copa de la iniquidad y
hacer potable la impiedad, segtn la frase de Job.?

No usa el Padre Eliseo un estilo tan claro, cuando quiere
refutar esos errores, y casi ofuscay enerva las razones a fuerza
de querer realzarlas v.gr. 10. “Sjguen unos incomprensibles erro-
res, porque no quieren creer €n misterios incomprensibles;
blasfeman lo que ignoran, reprueban lo que nunca han exami-
nado y sacrifican a la vanidad las potencias que nosotros
sacrificamos a una autoridad legitima.'! Animad vuestras ceni-
zas, ilustres almas, cuyos doctos escritos confundieron en otro
tiempo alos Celsosy a los Porfirios. ¢ Podran acaso alcanzar los
ojos a vuestra vista €sos impios, que desprecian los monumen-
tos de erudicién que habéis dejadoala posteridad? Etc.'? Y para
manifestar toda la eficacia de esta verdad, dad aqui testimonio
vosotros, que sepultados por espacio de muchos afios en las
tinieblas de la impiedad, habéis al fin abierto los ojos a la luz
y conocido la gravedad de vuestras culpas; decidme, ¢si en una
edad madura, en que estando las pasiones menos vivas, dejan a
la razén toda su libertad, habéis formado entonces dudas sobre
la religién?'® Cuando esta ya colmada la medida de los delitos
y se ha perdido el derecho que se tenia a la suprema felicidad,

8. Nota. Que en todo esto copia el P. Eliseo la paréfrasis del salmo 13, de
Masssillon; pero la desnuda de aquella ironia que usa éste para hacer odiosa
la incredulidad, al mismo tiempo que descubre sus principios, y sus masimas
impias.

9. Pag. 26, 1 10.

10. Pag. 28, 1,10.

11. Job. 15, 16.

12. Pag. 30 lin. ult. y siguientes.
13. Pag. 31, 1,21.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 61

entonces es cuando el hombre se ofrece y entrega en brazos de
la suerte y funda toda su esperanza en volver a la nada.”'* No
todo lo que entienden aquello comprenden esto, ni puede
hacerles fuerza alguna. En la propia refutacién colma de elo-
gios a los escritores incrédulos, a los cuales da el titulo de
restauradores del buen gusto y de la cultura de los antiguos, de
habiles en la retérica, de cuya arte saben servirse para exponer
su doctrina.!® Ni se diga que habla con ironia, porque en otra
parte'® canta bien de planoy dice, “que los escritos que salen de
la mano del incrédulo, y en que se combate la providencia de
Dios &c., no respiran sino humanidad, y estan llenos de las mas
vivas exhortaciones al amor del préjimo.” Esto me parece tan
irregular como el que trate a los sectarios con los epitetos de
hombres viles e ignorantes, almas ociosas y disolutas," lo cual
no es conforme a la caridad que debe brillar tanto en el predi-
cador ni alasreglas dela oratoria cristiana, porque aunque son
contrarios a nuestra causa, no tratamos, como en el senado o
como en el areépago, de triunfar de ellos por su condenacién,
sino de ganarles y traerles con suavidad al camino de la salva-
cién en Jesucristo. Lo segundo, que aun para combatir a la
incredulidad no era menester manifestar tanto sus secretos
perniciosos, por mas infectado que se suponga el concurso. A
los mismos auditorios predicaron Giroust, Bourdaloue,
Massillon y otros; pero como sabian que con la cizafia estaba
mezclado el buen grano, fueron con el debido tiento para no
maltratar éste por segar aquélla. El Padre Eliseo no ha hecho
otra cosa que destripar, si puedo decirlo asi, sus discursos,
enervar sus razones, y amplificar las maximas del materialis-
mo, que ellos supieron batir y perseguir hasta sus mismas
tiendas, haciéndose entender de los que estaban imbuidos del
error y sin poner la piedra del escandalo en que pudiesen
tropezar los inocentes, y por no imitar la loable conducta de
estos hombres, es peligrosa entre nosotros la lectura de las
piezas citadas.

14. Pag. 27, 1,14.

15. P4ag. 126, 1,3.

16. Nota: Que el fondo de todos estos pensamientos es sacado de los sermones
referidos de Massillon, y desfigurado, y enflaquecido con el estilo del Padre
Eliseo.

17. Pag. 27, lin. 6.







\%
EXAMEN DE LOS SERMONES INDICADOS
EN EL ANTECEDENTE

Aunque en el pardgrafo antecedente hemos manifestado el
perjuicio de la traduccién de estas tres piezas por la claridad
con que ponen a la vista de nuestros pueblos los arcanos
infames de la impiedad, en lo cual son andlogas con la primera,
necesitan todavia de examen mas particular. No serd tan prolijo
como el de la otra, no por falta de materia, sino porque haria-
mos una obra inmensa y nada ttil. Poco satisfecho el P. Eliseo
de su asunto sobre las obligaciones del cristianismo en la socie-
dad, que deduce de las palabras de Jesucristo, quaerite primum
regnum Die &c referidas por San Mateo en el cap. 6, dice:
“...quiza se me censurara de que me limito en esta catedra
cristiana a instruir y resucitar vuestro celo para la patria...”

Antes de oir su respuesta a este reparo, querria que me
respondiese a este otro: ¢por qué de un Evangelio en que habla
Jesucristo literalmente del esmero de la divina providencia
sobre todas nuestras necesidades corporales, para que descui-
dados de ellas nada m4s procuremos ni trabajemos en otra cosa
que en alcanzar el reino de los cielos, ha sacado la idea de que
el Evangelio ilustra y determina con sus preceptos las obliga-
ciones del cristiano en la sociedad, y santifica y facilita con sus
motivos el cumplimiento de ellas? ¢Por qué de las palabras del
Divino Maestro nollite timere, con que nos quita el miedo a los

63



64 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE .

tiranos, cuya violencia esta limitada a la vida temporal, y nos
pone a la vista el temor santo de Dios, que se extiende hasta la
eterna, deduce' “que los principios de la incredulidad son
incompatibles conla verdadera honradez, porque destruyen las
obligaciones del hombre en cuanto a Dios y en cuanto a la
sociedad?” ¢Por qué del mismo texto infiere? “que la honradez
de los incrédulos nunca €s s6lida, porque los motivos que le
deja la incredulidad son insuficientes?” Acuérdome a este pro-
p6sito de un opositor, que del texto Sadl percusit mille, sacé la
conclusion de que David fuit author omnium psalmorum. Silo
hizo por el celo de combatir la impiedad, ningiin pasaje del
Evangelio era mas a propésito que el de quaerite primum &c.en
el cual enlaza el Salvador la providencia de Dios siempre
benéfica, y no como quiera o en general, sino la que ejercita
sobre cada uno de nosotros, que es el primer escollo del mate-
rialista.

¢Cual mas terminante que el otro de nollite timere, para
hablarles de vida eterna, de premios y penasy de la inmortali-
dad del alma, que son los dogmas que procuran destruir con su
secta? Pero en el Padre Eliseo se advierte un prurito que le
caracteriza, de tratar asuntos politicos, de hablar sobre la
sociedad y el orden publico y de discurrir por principios de
pura humanidad; y por seguirle, violenta los textos para sacar
esos temas e incurre en otros defectos que iremos viendo.

¢Y como satisface al reparo que se opuso? “Que si pudiese
conseguir solamente que una persona supiese mejor sus obliga-
ciones y amase mas las leyes, su religién y al préjimo, su
ministerio no dejarfa de tener mérito para con el Sefior.”® No
hay duda que seria muy meritorio. Y también lo seria si todo el
tiempo que gastaba en decir un sermén, en aprenderlo y escri-
birlo, lo hubiese empleado en oracién mental, ¢quién lo duda?
La censura no recae sobre si el Padre Eliseo merecia o no
merecia para con Dios,; hablando a las gentes de aquella mate-
ria; lo que puede tacharsele, y yo le tacho y le repruebo es que
en aquel lugar no hablase de las obligaciones del cristiano
como cristiano y discipulo de Jesucristo, explicandoselas con-

1. I Serm. de la honradez, Péag. 127, lin. 4.
2. 11 Serm. de la honradez, Pag. 164, lin. 5.
3. Pag. 41, lin. 8.°




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 65

forme al Evangelio, el cual le manda cumplirlas puramente por
Dios y en Dios. De esta practica evangélica viene sin sentir,
digamoslo asi, el amar las leyes, al soberano y al préjimo en
Dios y por Dios, y ella es la que forma los verdaderos patriotas
mirando a la patria celestial. El predicador falta a su obligacién
y trastorna la palabra de Dios, si intenta mover los 4nimos de
sus oyentes con utilidades y esperanzas temporales.

Jamas propuso Jesucristo por fin de su doctrina otra cosa
que la negacién de si mismo, la mortificacién, la paciencia y la
cruz, ni otro medio que la gracia, el desprecio del mundo, de sus
riquezas y de su felicidad, ni mas premio que la vida eterna. Lo
que predicaba, lo ejecutaba y cumplia para confirmarnos con
su ejemplo, con el cual nos exhortaba San Pedro;* y por tanto
decia San Pablo, que no predicaba mas que a Jesucristo, y ese
crucificado.’ Bien sabian ambos, que este soberano asunto de
la religién era el escandalo de los hebreos, y la mofa de los
sabios del gentilismo; pero predicandole, convertian a los unos
yalos otros. No ignoraban ellos y sus mas inmediatos sucesores
las calumnias, con que desde el principio pretendié la malicia
hacer odioso el cristianismo, ni la rabia, que animaba contra él
alos césaresy principes, a quienes se les figuraba como opuesto
a sus intereses, a la subordinacién, al amor de la patria, y a las
virtudes sociales; (jtan antiguas son estas notas!) mas no por
eso se ponian a predicar, que las maximas del Evangelio eran
las que ilustraban y determinaban las obligaciones del hombre
en la sociedad; que sin ellas no habia verdadero patriotismo;
que por ellas se formaban los héroes, y que los motivos del
paganismo eran muy insuficientes. Los fil6sofos del gentilismo
hacian valer sus sectas y procuraban ganar discipulos por estos
y otros medios semejantes, que hacen su impresién derecha-
mente en los sentidos, que despiertan los intereses temporales
tanto del particular como del gobierno; pero los apéstoles y
varones apostélicos, aunque con esto hubieran ahorrado mu-
chas penas, nunca predicaron sino el espiritu del cristianismo;
lo que hay en él de méas contrario a la carne y a la prudencia
humana: lo que m4s hiere la delicada sensibilidad del principe,
y del vasallo; porque aquéllos no buscaban, como los apéstoles,

4.1 Pet., 2, 21.
5.1Cor., v. 23.




66 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

la gloria de Dios, sino la suya, no se cuidaban de encaminar las
almas al cielo, sino a su escuela. No sera extrafio ni reprehen-
sible, especialmente donde cunde el materialismo, tirar algu-
nos rasgos sobre la conformidad del Evangelio conlarazény el
orden publico, al modo que San Pablo tomé ocasién delalapida
que vio en Atenas para predicar a Jesucristo en el areépago, y
aun se sirvié de un hemistiquio de Arato; pero esto ha de ser
ligeramente y de paso, como por consecuencia o retorcién, y no
como tema de una oracién evangélica.

Un sermén, cuyas proposiciones sean semejantes a las del P.
Eliseo en estos tres, choca a los hombres religiosos, ensefia a la
mayor parte del auditorio lo que le convenfa ignorar, y da
necesariamente en la monstruosidad de tejer una tela, cuyo
fondo o campo es la impiedad con todas sus méaximas, princi-
pios y consecuencias, sembrando de algunas flores de filosofia
con tal cual perfil de la religién. En prueba de ello, venga el de
las obligaciones del cristiano en la sociedad. Entra el Padre
Elisec con la declamacidn:

“:Cudn despreciable es aquella sabiduria profana que
desune los intereses de la sociedad de los de la religion,
que se persuade de que la exactitud de los preceptos del
Evangelio no es compatible con las mdximas de una
sabia politica; y a gue todo desmayaria si la piedad sola
gobernase los imperios!..."

En el mismo estilo sigue toda la plana 42, trayendo las
detestables consecuencias que saca el incrédulo del Evangelio.
Emplea la 43 en decir que estas horribles paradojas debian
sepultarse en las tinieblas, pero que la Francia estaba ya tan
viciada de ellas, que no podia guardarse silencio. Lo demas de
ella y toda la 45 lo ocupa en indicar el modo que tienen los
incrédulos de hablar sobre el cristianismo; plana bien notable,
porque en 26 lineas que contiene no hay més punto que el final
y doce comas. La 46 y parte de la siguiente es otro pedazo de
exordio vago reducido a decir que toda la opinion delos impios

6. Pag. 41 y sig.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEC 67

no quitara su triunfo a la religién, y que el cristianismo es una
ley suave, que inspira el perdén de las injurias, el desinterés, el
amor a la patria, el celo de servirla y el conocimiento de la
verdad, con una sentencia grave y aguda por la metéfora de
saetas... “Todas las saetas, dice, de sus enemigos se gquiebran asf
que dan en aquel semblante majestuoso.’

Todo el pedazo de tela que hemos recorrido en cinco planas
y medias no tiene a favor del cristianismo mas (fuera de la
intencién, con que lo decia el Padre Eliseo, y de la afeccién
piadosa con que le oye o lee un catélico) que una u otra
clausula, como es “que el cristianismo no tiene por apoyo la
ignorancia o es semejante a aquellos rayos que reconcentrados
en lo profundo de las nubes parece hacen un estrecho mas
majestuoso®, sélo causa respeto con las tinieblas entre que se
oculta’.” Pero ya se ve que esto es decir nada, y eso muy mal.
:Qué rayos son éstos que se reconcentran en lo profundo de las
nubes?, scudles son los que hacen estruendo majestuoso?, jen
gué tinieblas se ocultan para causar respeto? Hasta ahora la
fisica no conoce otros rayos, que los que rompen la nube en vez
de reconcentrarse, los que dan un estallido horrorose, en lugar
de estruendo majestuoso, y los que causan no respeto con las
tinieblas, sino asombro y espanto conla violencia e instantanea
luz que vibran, esto es rayo, y lo demas es trueno. Acuérdome
de un sermén, que para burlarse de los predicadores que usan
de este lenguaje, hizo un sujeto, y decia una de sus frases:
“Apareciése en tiempo de Nabuco una que parecia serpiente,
exhalando fuego por lo mas arduo de sus venas...” En la 45
procura atemorizar las conciencias delicadas de los materialis-
tas con el escriipulo de que “aun cuando no llevasen el fin (se
entiende cuando hablan contra la religién) de erigir su sistema
sobre las ruinas del cristianismo, siempre seria delito dar tanta
fuerza a unas dificultades que ellos mismos no quieren resol-
ver.” Lo mismo le digo yo al Padre Eliseo, que serfa mucho
mejor que no impusiese a sus oyentes en las dudas y principios
de los incrédulos, especialmente cuando no se pone a resolver-
las, y a combatirlos més que con declamaciones vagas a favor
del cristianismo.

7. P4ag. 46, lin. 24.
8. Asi estd.
9. Pag. 44, lin. 5.



68 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Tal es aquélla: “Triunfaras, augusta religién, de todas estas
persecuciones, y tu autoridad, capaz por si sola de humillar la
soberbia y de ensalzar la humildad, debe infundir un mismo
respeto asi a los sabios como a los ignorantes. El humo denso
que sale del abismo no empafiara jamas tu lustre.”'® Sin duda
quiso el Padre Eliseo cometer la figura que llaman sus paisanos
Elans y los retéricos exabrupto, que es como un rayo que cae a
cielo raso, cuando est4 el tiempo mas sereno. Bossuet fue muy
distinguido en este género, porque los vibraba la profunda
ciencia de la religién y el volcan de su corazén sensibilisimo a
los intereses de ella; pero aqui es un granizo como el dia de
Santa Ana el afio de 1782. En fin, desciende el Evangelio, y
aunque no es a la clausula de su tema, quarite primum &c., sino
a otra muy diferente, a lo menos son palabras de Jesucristo,
diliges proximum tuum &c., y dice que con esta sola respuesta
que dio al discipulo ansioso de saber sus obligaciones, se
mantiene firme la religién contra los ataques insidiosos del
incrédulo.'' Y en verdad que si éste fuese todo el apoyo del
cristianismo, no andaban lejos de su perfeccién los cuaqueros!'?
y los mismos incrédulos que ponen en el amor del préjimo y
ejercicio de la caridad toda la suma de su secta. El gran
precepto del Evangelio, de amar al préjimo como a nosotros
mismos, ni es ni puede ser cimiento que por si solo sostenga el
edificio de la religién; no es mas que una méaxima que caracte-
riza la bondad y beneficencia de nuestra divina filosoffa, para
cuya observancia es menester la fe, la caridad y el auxilio del
Maestro que la ensefi6, y sin estos fundamentos, ni es meritorio
del amor del préjimo, ni afiade cosa alguna a lo que ensefiaron
y aun practicaron muchos filésofos antiguos, y a lo que confie-
sa el Padre Eliseo, que exhortan vivamente los incrédulos en
todos sus escritos.?

¢Y qué deduce de este precepto para probar que el Evangelio
ilustra y determina las obligaciones del cristiano en la socie-
dad? Salta por las brasas: huye lo mismo que le manda su tema,

10. Pag. 46, al princ.

11. Pag. 47, al princ.

12. P4g. 126, a la lin. 3.

13. Del inglés quaker; secta fundada por William Fox en el siglo XVII, que
condenaba toda violencia y exaltaba la caridad. Rechazaban el bautizo yla
comunién. (JLS)




EXAMEN DE 1L.OS SERMONES DEL PADRE ELISEO 69

quarite primum regnum Dei, y sin acordarse de Dios, ilustrando
su precepto en toda su extensién, que comprende las obligacio-
nes del hombre como cristiano en Dios y por Dios, de cuyo
cumplimiento fiel resulta por consecuencia el amor y subordi-
nacién a los soberanos y los deberes a la patria; pasa a esto,
como objeto principal y antepone el orden publico al orden
espiritual del Evangelio. Hace el oficio de orador politico y deja
aunlado el de predicador religioso. ¢ Y cémo enlaza las obliga-
ciones del hombre con el Evangelio? Dice: “que los cristianos
en medio de los tormentos pedian a Dios por Nerén... porque
asi los tenfa ensefiados Jesucristo, quien siempre fiel y siempre
afecto a su ingrata patria, encomendaba a sus discipulos que
fuesen obedientes a los soberanos, respetasen el orden publico
y s6lo opusiesen mansedumbre a la violencia de los tiranos...” %
Yo no sé ni dénde ni para qué trae el Padre Eliseo aquello de que
“Jesucristo siempre fue fiel y siempre afecto a su ingrata patria,
encomendaba &c.” ;Qué fidelidad o qué afecto patriético es
éste? Jesucristo negaba a su misma madre y parientes, y asegu-
raba que no tenfa otros que aquéllos que hacian la voluntad de
su Eterno Padre.!® Jesucristo huia de su patria y tenia por
méxima que ningln profeta lograba aprecio en la suya.! Jesu-
cristo en ninguna parte escase6 mas su doctrina y su beneficen-
cia que en Nazaret, su patria, donde no parece que predicase
mas que un sdbado;!” consta que curé a pocos,'® en fin, que no
obré alli sus maravillas,'® de suerte que él mismo se hace, en
nombre de sus compatriotas, la reprensién de que no practica-
ba con ellos y en su patria los prodigios que en otras partes.? ; Y
qué responde a esta objecién? Péneles a la vista por toda
satisfaccién los ejemplos de Elfas, que en tiempo de hambre, a
ninguna de sus paisanas socorrié como lo hizo con la viuda de
Sarepta, natural de Sidonia, y el de Eliseo, que habiendo tantos
leprosos en Israel, sélo curs al sirio Naaman. 2! iLindas pruebas

14. Pag. 47, lin. 17.

15. Math. 12, 46.

16. Id. cap. 13, 58 & alibi.
17. Marec. 6,2. Luc. 4,16.
18. Marec. 6,5.

19. Ibidem.

20. Luc. 4,23.

21.1Ib., v. 25 &c.




70 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

de fidelidad y amor a su ingrata patria! Tanto, que por ellas le
echaron sus conciudadanos de la sinagoga y la ciudad, y le.
persiguieron furiosos hasta la colina del monte con animo de
precipitarle.?? Cuando en Nazaret hubiese hecho el Salvador
los mismos beneficios y milagros que en Cafarnaum, ¢qué
conexién tenia esto con la sociedad ni el orden ptiblico?
“Orad, les decia (prosigue el Padre Eliseo) en las calamida-
des de la Iglesia, pedid a Dios que convierta los corazones; y si
acaso no escucha vuestros ruegos, y permite que la persecucién
se encienda, acordaos entonces de que habéis sido enviados
como ovejas en medio de los lobos: sicut oves in medio luporum.”
Ve aqui después de tanta tela, una florecilla de cristianismo,
pero mal dibujada todavia. Lo primero, porque atribuye a
Jesucristo palabras que no dijo. De toda esta clausula sélo hay
suyo la palabra orad, y no la contrae expresamente en parte
alguna del Evangelio a las calamidades de la Iglesia, sino a las
persecuciones de los apdstoles, los cuales en virtud de este
precepto, no s6lo estaban obligados a orar por los que les
persiguiesen a causa del ministerio apostélico, sino también
por los que les fuesen contrarios en razon de cualquier otro
motivo particular, como debemos practicarlo todos los cristia-
nos en fuerza del propio precepto. Esta es una alteracion muy
reprensible. También es palabra de Jesucristo la de sicut oves
&c., pero no lo son las antecedentes, con que las liga Eliseo. Lo
segundo, porque el espiritu con que trae estas maximas verda-
deramente cristianas y sacadas del Evangelio, aunque no di-
chas por el Salvador en los mismos términos, no es conforme al
espiritu del Evangelio, el cual no miré en ellas a formar ciuda-
danos ni patriotas, sino cristianos perfectos, que amasen sobre
todo a Dios, y en El y por El a sus préjimos. El que cumple con
este divirio mandamiento a todos los hombres, sin excepcién de
reino, ni ciudad, los abraza en Dios, los ama como a si mismo,
se desvela, trabaja y aventura por el bien de todos y el de cada
uno, como por el suyo propio; de aqui concluyen que siendo tan
lastimosas las consecuencias de la perturbacién del orden
putblico, lorespeta, lo guarda, miraen los que mandan al mismo
Dios, que les ha colocado al frente de las naciones, obedece a
sus ministros y guarda exactamente sus leyes, sin examinar su

22.Ib. av. 28.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 71

conducta o su justicia, ni quejarse de sus decretos, que recibe
y aun adora como dimanados de la providencia eterna.
Cuando todos los miembros de un estado vivan y obren
penetrados de tan soberanas maximas de amar a Dios sobre
todo y al préjimo por Elyen El, como a si mismo, establecerén
con la subordinacién la felicidad de sus familias, la unién con
sus vecinos, la liga con todo el pueblo, la conexién de la
provincia, y en fin, el vinculo indiscluble y venturoso del
estado. Por eso he dicho que estas ventajas temporales no
deben mirarse mas gue como consecuencias remotas aunque
muy legitimas del verdadero cumplimiento de aquel precepto
diliges proximum tuum &c., cuyo objeto principal y Gnico, es
tormar el corazén del hombre a la religién, y la fuerza y
extensién de esa soberana méxima es la materia y el asunto
propio de un predicador, no aquellas utilidades del siglo. San
Agustin, queriendo desvanecer las mismas preocupaciones de
que el cristianismo era contrario a la sociedad y al orden
ptblico, no pensé en tomar por tema que el Evangelio ilustraba
y determinaba las obligaciones del cristiano en la sociedad,
como el Padre Eliseo; y responde, suponiendo las maximas
fundamentales del Evangelio, que siempre que se ajusten a
ellas los generales y soldados, los maridos y mujeres, los padres
y los hijos, los reyes y los jueces, los deudores y exactores del
real fisco, se veran obligados los censores del Evangelio a
confesar que nunca serfa mas feliz un estado que cuando todos
sus miembros obedeciesen a la ley de Jesucristo;? porgue lo
principal es ser buen cristiano, y el que lo sea serd buen
miembro de la republica en cualquiera clase. También dije.que
para tratar asi este asunto conducia el Padre Eliseo porla mano
el propio texto de su tema de quarite primum &c., porque
ensefiando primero al hombre a buscar el reino eterno, que es
la patria verdadera y la ciudad permanente, le dirfa que el
primer paso para conseguirlo era el amor de Dios y del préjimo,
de cuya explicacién cristiana le era facil descender a la apolo-
gia de la religién contra los que la juzgan opuesta al orden
publico, y de este modo tenia més juego su texto en el discurso,
pero era menester que no hubiese hecho la proposicién y
divisién en los términos que hemos visto, sino que concluyendo

23. S. Agustin. Ep. 138, alias 5, ad Marcellinum.



72 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

por el tema, que nuestra primera obligacién es trabajar por el
reino celestial, manifestaria que los principios que nos condu-
cen a él nos hacen al mismo tiempo mads ttiles a la sociedad y
al estado. Esto no tenia violencia, y era muy digno de un hijo de
Elias.
Todos los miembros de un estado fundidos en el molde del
Evangelio, y unidos, fuera de los vinculos de la naturaleza, co
el espiritu de la caridad en familias, pueblos, ciudades y reinog
destinados por una providencia soberana a los diferentes ejef
cicios del cuerpo civil, militar y politico; esto es, unos a mand
y otros a obedecer, no llevan por mira principal de sus accioy
méas que a Dios, y por agradarle se esmeran en cumplir
obligaciones generales del cristianismo, y las particulares ang
a aquel estado, en que su mano les ha puesto. El padre m,;
alos hijos, el amo alos criados, el jefe alos soldados, el priz
a los vasallos como a hijos y criaturas de Dios, cuya i 2n
respeta en ellos; con el mismo objeto obedece el vasa | rel
soldado, el criado y el hijo a aquéllos que ha puesto Diof bre
sus cabezas, para que dirijan su conducta. Esta es la df &rina
constante y uniforme de las santas escrituras, de qy  Ja el
apé6stol San Pablo con especialidad los mas bellos doc Thtos.
El amor de Dios es el espiritu del amor al préjimo,f 21l que
anima todas las obras del cristiano, y por eso éste a ng debe
llamar padre, maestro ni sefior, si no es a Dios, a qui _ Sirve y
obedece, cuando obedece y sirve a los padres, n
sefiores temporales. Cuando se predique asi, no g

nexién o conveniencia, sino el influjo poderosisim¢  la reli-

gién en el patriotismo y orden publico, podra decig o “que
el cristianismo eleva €l corazén a Dios para unirl¢ . n mayor
fervor al orden de la sociedad”, como dice el Pai  Eliseo,*
haciendo el amor de Dios medio y el de la sociedg altimo,

e une con
dra asegu-
do que ha
ximas, sus
liente a una
jo: “los que
| la politica,

sino que el cristianismo elevando el corazén a Dig
mejores vinculos al orden de la sociedad. Tambiéy
rarse con verdad que la piedad no es un ag
inventado la politica; pero que sus reglas, susg
preceptos y el fin de ellos, es lo mas ttil y co
politica sabia. Yo no sé en qué pensaba cuand
creen que la piedad es un agregado que convie

24. Pag. 50, lin. 1.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 73

uedaran confundidos; de esta suerte pensaban los primeros
ieles.”?® Un hombre que intenta probar que el Evangelio ilustra
y determina las obligaciones del cristianismo en la sociedad
con sus preceptos, que facilita y santifica el cumplimiento de
cllas con sus motivos, ¢se empefia en confundir alos que creen
_,tienen a la piedad por un agregado que conviene a la politica?
', }Extraﬁa contradiccién! tanto, que mas me inclino a que sea
defecto del traductor que del autor, y mas cuando advierto que
_sigue con un fragmento de la apologia de Tertuliano, en que
manifiesta la conveniencia de nuestra doctrina con la salud
publica de los emperadores y el imperio. '
Después de aquella pequefia y mal dibujada florecilla de la
religién, prosigue el Padre Eliseo ya con preguntas, ya con
admiraciones, insertdndonos todas las imposturas de los cré-
_dulos, en cuya opinién no es el cristianismo otra cosa que
entusiasmo y supersticién; sin otra defensa que decir al paso
que el Evangelio, por la moderacién y el perdén de las injurias,
condena semejantes excesos, hace ciudadanos leales ala patria,
generosos COM sus amigos, sumisos en la persecucién y otras
generalidades.?® Inserta que el cristiano es discipulo de un
maestro que amaba a su pueblo... Yo dirfa a todo género
humano... que vertia ldgrimas sobre las ruinas de su patria... Yo
diria sobre la ceguera de los judios. Ni Jerusalén era en propie-
dad su patria... Que no temié irritar la envidia de los fariseos,
defendiendo los derechos del César... Yo diria que confundié la
malicia de los fariseos que iban a tentarle, declarandoles la
diferencia de derechos y de obligaciones divinas y humanas.
Tesucristo no vino a exponer su vida por las regalias del César,
sino por pagar a la justicia de su Eterno Padre. En una palabra,
el Padre Eliseo trastorna de un modo aulico las verdades
primitivas del Evangelio y las consecuencias que de ellas resul-
tan.
Pero no dejemos de seguirle. Después de trastornado el
orden del Evangelio, dandole por objeto principal de sus pre-
ceptos el amor de la patria y orden publico, dice: “Que los que
inspiran este celo no prestan menos luz, pues sefialan todas las
obligaciones del ciudadano en la sociedad, precaven todos los

25. Pag. 47, lin. 2.
26. Véase desde la Pag. 48, lin. 14, hasta la 51 lin 9.



74 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

abusos y demuestran que la verdadera piedad nunca se opone a
la prosperidad publica.”?” ¢¥ cémo es que las sefialan?, porque
les acuerda que tienen un origen comun que establece en ellos el
amor fraterno, que como no es posible acudir a todos, es necesa-
rio aplicarse principalmente a servir a aguéllos con quienes
tienen mas vinculos, segin regla establecida por San Agustin,?
cuyo lugar no cita, ni en realidad se necesita, porque no es
estatuto del santo, sino regla muy general sacada del Evangelio.
Que la tierra que habitan juntos produce entre los hombres,
mirandola como madre comun un nUevo lazo, vy esta inclinaciém,
que le es propia® (luego no viene del Evangelio), los une con
mayor estrechez,y forma aquel efecto virtuoso que llamaban los
antiguos, amor de la patria (charitas patrii soli), y que los
hombres se sienten enlazados con mayor fuerza al considerar
que aquella misma tierra que los ha alimentado cuando vivos, los
recibira en su seno después de muertos.”’ En nada de esto se ve
mas que principios de una ley natural, y esa tomada con la mas
tosca materialidad, porque el que sabe pensar, y tiene 2 la tierra
por madre comun y patria de todos los vivientes, del mismo
modo mira la alcoba de Paris donde nacié, que el Cairo, donde
no ha estado, e ignora si le alimentaréd vivo con sus frutos o le
recibira en su seno después de muerto. La prueba mdas convin-
cente es que los gentiles, siguiendo los mismos principios, porun
efecto natural se llenaban de aquel afecto de charitas patrii soli.
Esto es amontonar sin discernimiento, y queriendo probar que
el Evangelio sefiala las obligaciones del hombre en la sociedady
engendra el amor a la patria, manifesiar que éste es propio de la |
naturaleza por unos motivos materialisimos. Afiade que “José se.
consolaba con pensar que sus cenizas descansarian con mayor k
reposo en medio de sus conciudadanos”?', que nos es poca
injuria a la santidad de aquel patriarca. Lo mismo digo de la
parabola que trae del sacerdote y el samaritano,* la cual es un
testimonio de la extensién que debe tener la caridad, no sélo
fuera de la patria, sino mas 2alld de la nacién. Lo que dice

27. Pag 51, lin. 16.
28. Pag. 52, lin. 16.
29.Ib., lin. 23.

30. Pag. 53, al princ.
31.1Ib., lin 6.

32. Pag. 52, lin. 7.




 EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 75

(también fuera de su propésito), que la diferencia de cultos y de
misterios no debe debilitar este fundamento primitivo de la
humanidad,®® necesita la explicacién. El evangelista San Juan,
principal panegirista y recomendador de la caridad cristiana,
nos ensefié que no tuviésemos comunicacién, que no recibiése-
mos en nuestras casas y que aun nos guardésemos de saludar a
Jos herejes, porque de lo contrario nos hariamos cémplices de
sus maldades.* De ello nos dio un ilustre ejemplo, huyendo de
cierta casa de bafios, porque supo que estaba en ella Cerinto® y
en efecto, los cristianos sélo podemos comunicar con los de otro
culto o misterios en aquello a que obligan las leyes de la huma-
nidad. “Los franceses, en quienes (dice el Padre Eliseo) el amor
a1 soberano se confunde con el de la patria, y este afecto puede
servir por todos los demaés, porque nacen naturalmente buenos
vasallos, v los soberanos buenos sefiores &c.”* Oh nacién
venturosisima! Jamas podréds reconocer por hijos tuyos a un
Jacobo Clement, a un Pedro Barriére y sus cémplices, a un Juan
Chatel, a un Pedro Ovin; 2 un Vicario de San Nicoléds des
Champs, ahorcado en 1596, en su propi~ capital, a un Damiens
y otros parricidasy atentadores contra las sagradas vidas de tus
soberanos.’’” No puede reconocerlos por hijos; cuando méas,
<erén abortos de una madre, cuya fecundidad en vasallos natu-
Lalmente buenos, degeneré en esos monstruos. Nuestra Espafia,
cuyos hijos formala religi6én al lado del amor de Dios en el de los
soberanos, no puede producir tan execrables abortos.

Lo que sigue’® sobre la fuerza que afiaden a este afecto la fe,
la esperanza, la caridad, y los sacramentos, ni es determinarlas
obligaciones del cristiano en la sociedad, ni son principies de
patriotismo, sino un amor reciproco entre todos los cristianos
del mundo, y unas virtudes que también enlazan al cristiano

33.1b., lin. 5.

34.2 Jn., 10-11.

35. El episodio de los bafios de Efeso y la presencia de Cerinto lo cuenta S.
Policarpo. Cfr. MG 7, 853. (JLS)

36. Pag. 53, lin. 9.

37. Se refiere, entre otros, al dominico Jacques Clement (1567-1589), que
asesin6 a Enrique III (31 de julio de 1589), y fue masacrado por la guardia
palaciega. Jean Chitel (c. 1575-1 594), fue un fanéatico que atentd contra lavida
de Enrique IV en Paris; Francois Ravaillac (1578-1610), asesiné a Enrique IV,
y Robert Damiens (1715-1757), atent6 contra la vida de Luis XV. (JLS)

38. Ib., lin. 16.



76 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

con el chino, con el tartaro y con el musulman. El celo de
Matatias por la defensa de la ciudad santa’® es comun en el
fondo con el de muchisimos paganos, esto es, sise mira sélo por
la patria, lo que le eleva a otra esfera es haber tenido por primer
objeto la conservacién de la religién que Dios habia dado, y del
Gnico templo en que se le adoraba conforme a sus ritos. El
desconsuelo del pueblo hebreo a las orillas de los rios de
Babilonia debe nivelarsele del mismo modo, y si de esta natu-
raleza eran las pruebas de que dice el Padre Eliseo, “no me
cansaria, fieles mios, de traeros a la memoria que la religién
afirma la unién y la felicidad de los hombres, y el amor y la
prosperidad de la patria”,** poco importa que se las haya dejado
en el tintero, porque serian pruebas de la fuerza de cualquier
religién, y no caracteristicas de la nuestra, que se funda en mas
soberanos testimonios. Cuantas naciones han sufrido el yugo
de la conquista, han tenido su culto y sus dioses, han llorado
la servidumbre y la expatriacién, como los hebreos, han junta-
do en la comunién de aras y templos la de unos con otros, y en
la misma hoguera que ardia el incienso de Egipto o el copal de
México a Osiris y a Vitzilipuztli, se inflaman los corazones en
el amor de sus respectivas patrias.*

No entro en la segunda parte, en: que se propone probar que la
religion facilita con sus motivos el cumplimiento de las obligacio-
nes sociales, en la cual pega cuatro veces, como nido de golondri-
na, el quarite primum regnum Dei, porque en realidad ofrece los
mismos reparos sobre iguales defectos que la antecedente, esto €s,
habla méas la impiedad que el cristianismo, se explica aquélla con
mas claridad y energia que éste, y al cabo, en lugar de un cuadro
de San Miguel que triunfa de la serpiente, pinta el Padre Eliseo
uno de Eva, que la deja hablar cuando quiere, y que por fin triunfa
de ella, y también porque me llaman la atencién los dos sermones
sobre la falsedad de la honradez, que aunque cada uno merece
bastante examen y censura, serd preciso contentarnos con algu-
nas reflexiones.

Define el Padre Eliseo “la honradez una conducta arreglada por
el conocimiento y amor de la virtud.”# Esta puede ser igualmente

39. Pag. 54.

40. Pag. 55, lin. 13.

41. Es posible que se refiera a Huitzilopochtli, Dios de la guerra. (JLS).
42. Pag. 127, lin. 14. :




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 77

la definicién del cristiano y la del incrédulo, entendiendo cada uno
2 su modo el nombre de virtud conforme explicamos en el Cap. IV,
parte II. Pero prescindiendo de esto, hallo que desde la definicién
se sale de la cuestién, dando a la honradez tanta extensién cuanta
es ladelajusticia universal, que consiste en el conocimiento y amor
de la virtud, por el cual se conduce en sus acciones. No es esta la
idea, que ligan los hombres a la palabra honradez, sino la de
cumplimiento fiel a todo lo que tiene respecto con el comercio
 exterior de los demés, sea por virtud, sea por vanidad o por
cualquiera otro motivo, como observe siempre una conducta firme
en sus obligaciones asi publicas como privadas, no por una ley
universal, eterna e inmutable, y una libre conformidad conlarazén
soberana, como dice el Padre Eliseo, sino conforme a las leyes del
estado, de la sociedad y, en una palabra, a lo que se llama hombria
de bien. Esta es la honradez en el sentido comun, y la que el Padre
Eliseo define o describe es la justicia cristiana.

Si se intentase probar solamente que la doctrina del cristia-
no, la cual conduce al hombre en todas sus acciones, ya publi-
cas, ya privadas, por el amor y conformidad con la voluntad de
Dios, invariable y rectisima, sin atencién a interés temporal ni
a respeto humano, era por estos mismos principios mejor que
el ateismo, la incredulidad y el libertinaje para formar hombres
honrados, porque sobre la conformidad de sus operaciones con
la sana politica, de fidelidad del comercio y los verdaderos
intereses del estado, les da una direccién constante, superior a
los acasos, independientes del amor propio y sacrificadas a la
obediencia, en que consiste la justicia universal, seria muy
bueno aquel principio, no como definicién de la honradez, sino
como maxima elemental de la religién, que comprende y excede
_con mucho a la honradez y hombria de bien que requiere la
sociedad para su firmeza. Pero, cuando se trata de manifestar
al incrédulo que los principios de su secta son incompatibles
con la honradez en la sociedad, es darle una definicién en que
él no conviene, porque niega a Dios, no se cuida de agradarle,
ni conoce ley eterna: y por consecuencia es inutil todo el
_discurso fundado sobre una definicién de esta naturaleza. El
juzga honradez las acciones externas que nacen del amor a la
humanidad, y giran a hacer efectivo su ejercicio con el préjimo.
Consiguiente a la definicién de esta honradez, hace el P. Eliseo
una contraposicién diciendo:



78 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

“Si el hombre vive en el mundo sin destino, sin
obligaciones, sin libertad y sin una regla invariable que
le enserie a distinguir el bien y el mal, entonces es preciso
decir que ese derecho natural que nuestro filésofos pre-
ciados de sabios, nos citan a cada paso, no es mds que
una mera preocupacion, y que la honradez que afectan
es puramente un quimera que s6lo existe en su imagina-
cion. Tal es, fieles mios, la espantosa perspectiva que
ofrecen a nuestra vista los incrédulos.”

Bien lejos esta el incrédulo de reconocerse en ese retrato. Bl
se juzga destinado a procurar su felicidad, con obligaciones a_
la humanidad, de cuyo amor, confiesa el Padre Elisec* que
estan llenos sus escritos, exhortando vivamente a la caridad del
préjimo, al mismo tiempo que combate la providencia eterna,
la inmortalidad del alma vy la verdad de la otra vida, con
libertad, no como quiera, sino excesiva y menos impedida que
la de un cristiano; y finalmente con regla, que es la ley natural
la cual entendida por su razén, mira como una norma invaria
ble. Las consecuencias que deduce de esa perspectiva, tampoco
las concede el incrédulo, a excepcién de aquella “todas las
obligaciones del hombre en cuanto a Dios quedan destrui-
das.”® Conviene en ella, no como la primera consecuencia que
brota su sistema, sino como el punto capital de suimpiedad. En
esta inteligencia, ;de qué ha de servir probarle “que la piedad
es la primera obligacién del hombre para con Dios, y consisten
en aquel movimiento de amor, de respeto y de gratitud, que
excita en nosotros la vista de sus perfecciones infinitas, consi-
deradas bajo diversos respectos”’&c.?* Esa piedad supone (como
dice Elisen) la existencia de un ser inteligente, que ha creado de
lanadatodas las criaturas, que arregla la suposicién del univer-
so y dispone todas las cosas con sabidurfa infinita &c.¥, todo
lo cual niega el incrédulo.

43, Pag. 128, lin. 1.

44. Pag. 126, lin. 3.

45, Pag. 128, lin. 18.

46. Ib., lin. 24 y siguientes.

47. Pag. 129, lin. 6 y siguientes.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 79

Para no detenernos mas en un asunto, cuya explicacién seria

demasiadamente peligrosa ala delicadeza de la fe, como lo seré
1a lectura de los dos sermones sobre la honradez del incrédulo,
me cefiiré a hacer observar dos cosas que los caracterizan de
pgrjudiciales alareligién y defectuosisimos en linea de discur-
¢os. La primera es que contienen (como insinuamos hablande
del de la incredulidad) un compendio muy claro del sistema de
los materialistas. Escandaliza leer las planas 128, 131, 132,
134, las dos siguientes, las 138 y 139, pero no nos cansemos;
ambos discursos son el lienzo de una batalla entre la religién y
1aincredulidad, en cuyo choque menudea ésta més y con mayor
denuedo que aguélla sus golpes. La religién no le opone otra
defensa sino exclamaciones... “Oh Dios mio, con estos rasgos
forma el impio la idea de vuestra grandeza:*® jqué monstruosa
divinidad es ésta, fieles mios, v qué consecuencias horribles
para la piedad no nacen de semejantes principios!”* Aun cuan-
do no encuentra para oponer a los golpes de la impiedad més
que estas voces lastimeras, es repitiendo entre sus suspiros las
crueles heridas gue le tira el incrédulo con su doctrina,’® para
sacar por tltimo censuelo la trisie consecuencia que s6lo me
permitiré apuntar sin copiarla, porque estremece. “Si éste es el
caracter del Dios que adoramos &c.”!

Conténiase oiras veces con volver los ojos a sus fieles hijos,
v preguntarles: “¢No os estremecéis, hijos mios, al ofr estas
infames maximas? ;La impiedad podra hallar acaso entre voso-
tros apologistas y personas que la admiren?3? ;En gué vendran
3 parar con efecto todas las virtudes sociales, si la impiedad
formase todos los vinculos que nos unen con el préjimo?”®
Parece que el mismo Padre Eliseo se espantaba de la densa nube
de sastas sacadas del carcaj o aljaba de la impiedad, y repite la
disculpa del primer sermdn, esto es: “que si desplegaba sus
labios para hacer patenies esos sistemas espantosos que las
tinieblas eternas deberian ocultar a los ojos de los hombres, es
 porque las oraciones y las lagrimas secretas de los ministros de

48. Pag. 135, lin. 15.

49. Pag. 136, lin. 1.

50. Véase desde la Iin. 3 hasta la 13.
51.1b., desde la lin. 13.

52. Pag. 147, lin. 14.

53. Pag. 154, lin. 4.



80 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Dios sobre los desérdenes de los incrédulos no bastaban ya a
contener la osadia de sus atentados, y lejos de huir la vista del
publico, se presentaban con arrogancia a vituperar y blasfemar
la religién,”s* afiadiendo, “su ejemplo peligroso aumenta todos
los dias el ntimero de prevaricadores en medio de vuestro
pueblo. jDesgraciada de aquella nacién donde prevalecen las
maximas de los impios, y donde las leyes publicas no reprimen
su atrevimiento.”’ Esto mismo me obliga a mi a repetir que la
traduccién de sus sermones en que habla de los incrédulos, es
muy perjudicial a la fe sencilla de la nacién espafiola, cuyas
leyes publicas reprimen, no digo el atrevimiento declarado,
sino las maquinaciones secretas de la impiedad, y por eso ni
presenta con arrogancia, ni vitupera la creencia, ni ha acostum-
brado nuestros oidos a sus blasfemias, ni aumenta con su
ejemplo el nimero de los prevaricadores, como se queja el
Padre Eliseo que sucede en Francia. ‘

La segunda observacién es consiguiente a ésta, y la fundo en
que cuando el Padre Eliseo combate la incredulidad, no hace
mas que oponer cuadros a cuadros y consecuencias a conse
cuencias, dando mejor luz y colorido a los contrarios que a los.
nuestros, y mas claridad y fuerza alas hilaciones dela impiedad
que a las del cristianismo. Nada produce que pueda desarmar
a un incrédulo, que o niega a Dios o le quita la providencia,
gobierno y creacién del mundo, “el cual dirige todos sus prin
cipios a arruinar los fundamentos de la piedad,”**y larepresen
ta como una deidad ciega e indigna de nuestro culto,’” confor
me lo reconoce el Padre Eliseo: en cuyo supuesto, ¢de qué ha de
servir contra él cuanto se diga fundado en la existencia de Dios,
su providencia, su amor a las criaturas que hizo y las obligacio-
nes que éstas tienen de retornarle un culto de piedad cordial?
Estos razonamientos son utiles para excitar a los catélicos
radicados en la fe; para hacerles sospechoso el trato de un
incrédulo, y aun para hacerle odiosa su comunicacién, en lo
cual me parece que no se conformara mucho el Padre Eliseo,
segin la maxima de que “la diferencia de cultosy de misterios
no debe debilitar este fundamento primitivo de la humani-

54. Pag. 147, lin. 19.

55. Pag. 148, lin. 10.

56. Pag. 132, lin. ultima.
57. Pag. 133, lin. 5.




EXAMEN DE 1LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 81

dad;”®® pero de ningun provecho ni energia para aterrar y
confundir al impio. Algunas veces se sirve de argumentos, y
entonces, por desgracia, sélo echa mano de aquéllos que puede
ol incrédulo retorcer con facilidad y decir, que igualmente
hacen contra nosotros y contra cualquiera religién. Tal es aquél
(sies que puede llamarse argumento), en que se extiende desde
la pag. 149, diciendo... “/Qué azote es para la tierra un conquis-
tador a quien la ambicién conduce ala gloria, silas maximas de
laimpiedad gufan sus empresas!”,y sigue pintando los estragos
gue causarfa al género humano. ¢Qué fuerza le hara esto a un
incrédulo? Dirale que uno de los preceptos de su secta es:

Quod si quis vera vitam ratione gubernet,
Devitiae grandes homini sunt, vivere parce
Aequo animo; me que enim’st unquam panuria Parvi.>®

maxima que no desdice de las nuestras, dictadas por el Espiritu
Santo en los proverbios.®® En virtud de ella le dird que condena
la ambicién de los conquistadores, y que prefiere la obediencia
tranquila a la zozobra inquieta de los conquistadores y sus
cetros.®' Le dira que la idolatria, el mahometismo y todas las
sectas han producido esos monstruos que respiran furor y
carniceria en vez de la humanidad y amor del préjimo que
inspira la suya, por confesién del mismo Eliseo. Lo mismo
respondera sobre “aquellos genios turbulentos, aquellos espiri-
tus altivos y audaces, que parece nacieron para mudar el
semblante del universo, que fomentaron disensiones, desqui-
ciaron los tronos, y de cuyos secretos manejos fueron juguete
Jos principes y las naciones.”®? No reconoce, dird el incrédulo,
mi sistema, ni produce esos abortos sanguinarios que han
traspasado todas sus reglas, arrebatados de la violencia de sus

58. Pag. 52, lin. 5.

59. Lucrec., lib. 5, v. 1116.
60. Pro. 30, 9.

61. Pag. 150, lin. 13.

62. Lucrec. supra, v. 1122.



82 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

pasiones, a las cuales opone por valla, como el cristianismo, la
humanidad y el amor del préjimo, y en atribuir esa transgre-
sién a mi sistema, y hacerle origen de semejantes horrores que
condena expresamente, comete el Padre Eliseo una falsedad
muy indigna de todo impugnador dela doctrina contrariaala
suya y de un predicador del cristianismo. La idolatria, tan
diferente de la incredulidad, es la madre legitima de esos
desérdenes segin las mismas escrituras, conforme al texto
expreso del libro de la sabiduria, en que después de pintarlos,
concluye infandorum enim idolorum cultura, omnis mali caussa
est, & initium & finis.*® La propia réplica hara, cuando pinta su
doctrina como enemiga de la amistad, dela buena fey del orden |
publico, a que le puede oponer los testimonios de sus impios
maestros, que recomiendan estas virtudes en fuerza delarazén
y de la ley natural que es su guia, como lo confiesa el Padre
Eliseo en varios pasajes. Porque una cosa s que el impio niegue
la virtud, obrando con el respeto a Dios, por el cual la gradua-
mos nosotros; y el vicio por la oposiciénala leyeterna, con que
nosoiros le condenamos; y otra cosa es atribuirle que condenen
las acciones buenas, y sigan precisamente las malas en fuerza
de su sistema. Nuestra divina religién y su moral no necesitan
de imposturas, ni de esas suposiciones, para defenderse de la_
impiedad o la herejfa, ni para combatir sus errores, usar de
estos artificios, antes es humillarla que darle triunfos, fingien-
do que tiene pocas fuerzas para dar contra los cimientos de la
incredulidad. ;Y de qué diremos que viene esta flaqueza en los
sermones de Eliseo? De que quiere dar por objeto principal de
la religion formar ciudadanos y patriotas, antes que formar
cristianos, como dijimos arriba. ‘

De aqui viene también gue todas sus miras se dirigen (segin
se vera después méas por extenso) a la sociedad, a la patria, al
orden publico, y que la fuerza de sus argumentos se fundaenla
pura humanidad. Si pinta la caridad con el préjimo, alla va..
“mi patria asolada, el sepulcro de mis hermanos pisado, sus
puertas quemadas”,** como si eso mismo no debiese penetrar
de compasién las entrafias de un parisiense humano que viese
a Londres envuelto en cenizas. Si habla de la benignidad de la

63. Sab. 14, 23-27.
64. Pags. 56y 57.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 83

caridad, la tuerce a que... “hace capaz al ciudadano de los
mayores sacrificios, le aficiona con més fuerza a la patria,
encamina todos sus pasos hacia el orden ptiblico.”%® ;Qué mas?
Fl mismo sacramento de la penitencia (jhay mayor delirio!), se
dirige segin el Padre Eliseo a esos fines. “Cuando el hombre,
_ dice, se humilla en los templos y depone aquel fasto del orgullo
que ofende a los mortales, cuando llora a los pies del sacerdote,
_y se corrige en la sociedad.”®® Si a alguno no le parecen los
argumentos y discursos que hace el Padre Eliseo a favor de la
religién, tan débiles como son en realidad, es por la pia afec-
cién con que la fe ilustra e inflama nuestros corazones. Su
virtud divina nos descubre, a la luz de cualquier chispa, un
espacio dilatado, y en cada golpe que da contra la impiedad
. parece que vemos €l brazo omnipotente que va a aniquilarla. El
incrédulo, a quien, en vez de alumbrar, ciegan los rayos de la fe,
que estéd prevenido de aversién contra ella, pesa a sangre fria el
valor de nuestros fundamentos, y cuando no encuentra méas que
humanidad en contraposicién de la misma humanidad en que
¢l predica, se burla del argumento. Las virtudes que asf se le
enlazan no las mira como efecto de la religién cristiana, sino de
la ley natural que él abraza. Si en la segunda parte del sermén
sobre las obligaciones del cristianc en la sociedad, v en la del
segundo sobre la honradez tiene algunos rasgos més dignos del
ministerio, gracias al sefior obispo de Clermont, de quien los
toma, sin que por eso falten en uno y otro la flagueza de no
tomar los puntos mas capitales, y de confundirlo todo con su
estilo y método.

65. Pag. 58, lin. 14.
66. Pig. 59, lin. 16.






VI
EXAMEN DEL SERMON SOBRE LA EXCELENCIA
DE LA MORAL CRISTIANA

jQué asunto mas vasto, mas grande, mas jugoso, para que un
predicador manifieste su ciencia sagrada y descubra su elo-
cuencia cristiana, llenando a sus oyentes de instruccién y
penetrandolos de los més vivos sentimientos! La excelencia de
la moral cristiana comienza por la divinidad de Jesucristo, su
autor: abraza todas sus acciones y palabras, se dilata por la
solidez y sublimidad de sus principios, se extiende por la
conexién estrecha de cada una de sus méximas, encierra la
eficacia de sus medios y comprende un plan acabado de la vida
interior y exterior de los discipulos de tan soberano Maestro. A
pesar de tanta extensién, no es dificil la explicacién de su
sistema, y con facilidad se metodiza o reduce a principios
elementales, con que se eslabona la serie de todos sus documen-
tos. Las doctrinas de los sabios del siglo, por mas que haya
centelleado en ellos la sabiduria, tienen ordinariamente los
lunares de oscuridad y desunién, que tal vez llega a ser contra-
diccién, y se hallan siempre embarazadas para dirigir confor-
me a sus principios las acciones y movimientos del hombre. La
que ensefié el hijo de Dios, el cual es la misma sabiduria,
califica su excelencia por una sencillez acomodada a la capaci-
dad de los rudos e ignorantes. No es tan visible el movimiento
de la maquina material del mundo sobre dos ejes, como lo es el

85



86 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

concierto de hechos, dichos y pensamientos del cristianismo
sobre dos principios, a que redujo el mismo Jesucristo la suma
de su moral.! ;Y cuales son? “Amards, dice, a tu sefior Dios de
todo tu corazén, en toda tu alma y en todo tu espiritu. Este es
el supremo y el primer mandato. El segundo es semejante a
éste: amards a tu préjimo como a ti mismo. En estos dos
preceptos estd comprendido cuanto contiene la ley y los profe-
tas.”? Sobre estos preceptos ninguno hay mas sublime, majus
horum aliud mandatum non est.”® Estos son los preceptos
fundamentales, y éstos son los principios sublimes de la moral
cristiana: de ellos nacen todos los otros mandamientos y a ellos
se reducen cuantas maximas ensefia el Evangelio. Su elevacién
esté en unir al hombre con Dios, desprendiéndole por él de si
mismo para divinizarse cuanto es posible, y volverle asi clari-
ficado en Dios, para unirle con su préjimo y ser unién de éste
con Dios, ganandoselo por la caridad.? {Qué bien dice su divino
autor, que no hay precepto maés altos que éstos!

Si de la sublimidad queremos distinguir la excelencia, como
hace el Padre Eliseo, la hallaremos principalmente en dos
capitulos: el primero, en que toda esa alteza de principios y la
vasta extensién de maximas concernientes a la vida interior del
hombre que comprenden, se pone a nivel de la capacidad de
cualquier pobre que quiere aprender y seguir esa moral, cuyo
maestro llama a su escuela a nobles y plebeyos, hombres y
mujeres, sabios e ignorantes, grandes y pequefios, y todos
pueden salir filésofos consumados. El segundo es que el Divino
Fil6sofo que la ensefia y la hace inteligible a cuantos la abrazan,
también la hace practicable. No es como Sécrates, que acabéd
vertiendo su sangre sin dejarle a Critén mdés que preceptos
muertos, y a Platén doctrinas vacuas, de que se sirviese cada
uno segun su propio talento y sus fuerzas naturales. Jesucristo
hace un sacrificio cruento de su cuerpo para resucitarlo y vivir
infundiendo su espiritu de luz, de fortaleza y de todo género de
perfecciones en todos los que siguen su escuela, creen su
divinidad y le piden ese mismo espiritu.® En una palabra, el que

1. Mat. 22, 40.

2.1Ibid. 22, 37.

3. Marc. 12, 31.

4.1Cor. 9, 19-23.

5. Mat. 21, 22; Luc. II, 13.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 87

vivo dio la doctrina con la voz y el ejemplo, muerto da la
inteligencia y los auxilios para practicarla. Estos son los verda-
deros capitulos de excelencia, si se distingue de la sublimidad
en la moral cristiana, y éste es el plan verdadero de uno y de
muchos discursos en elogios y recomendacién de nuestra seve-
ra y soberana profesién.

¢Cémo la trata el Padre Eliseo? No me paro en decirle que las
palabras de Jesucristo, de las cuales toma su asunto, eran més a
propésito para discurrir contra los incrédulos. Tampoco me de-
tengo en que antes de nombrar persona alguna de éste ni del otro
mundo, y antes de indicar tiempo, comienza con la pregunta:
“¢Qué hombre habia hasta entonces venido al mundo que tuviese
derecho para atribuirse una cualidad tan excelsa?® esto es, la de
llamarse luz del munde.” Cualquiera de sus oyentes podria pre-
guntarle ¢de cudl época hablaba para poder hacer juicio y contes-
tarle?, porque en efecto no han sido pocos los impostores que han
querido revestirse de este carécter. Si el Padre Eliseo hubiera
puesto, como es regular, por fin de la traduccién de su texto, dijo
Jesucristo, o afiadido son palabras del Divino Maestro, entonces
estaba clara su pregunta; pero usa tan poco de este soberano
nombre en sus sermones, que me atrevo a decir que en una sola
carta de San Pablo se repite mas veces el nombre de Jesucristo qus
en doce sermones de Eliseo. En el que examinamos, cuyoc asunto
es precisamente la excelencia de su doctrina, no le nombra sino
cuatro veces, y eso como por descuido. Pero perdonemos venali-
dades, y pasemos a cosas de mayor peso.

Dice Eliseo “que su animo es probar la excelencia de la moral
cristiana, explicando sus principios, sus motivos y el uso de
ella.”” No puede desearse mas, y si lo cumple, hara con poco
trabajo un discurso sublime por la misma elevacién de la
materia. Su exposicién claray sencilla serd méas alta que cuanto
oyeron Roma y Atenas cuando florecian en la elocuencia. Los
conocedores del género sublime, que ninguno analizé mejor
gue Longino?, sélo encuentran esa elevacién en el fondo de las

6. Pag. 79 al princ. El P. Eliseo tomé este interrogante de Massillon, tomo 1,
pag 172, 1in.13, y quizas por disimular, omitié el nombre de J. C. hijo de Dios
vivo, con que la concluye Massillon.

7. Pag. 82, lin. 12.

8. Casio Longino, filésofo griego del s. 111, al que se atribuye un tratado de lo
sublime. (JLS)



88 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cosas expuestas con sencillez y claridad, no en los tropos, en el
adorno, la eleccién de voces, ni en los pensamientos. Ponen el
ejemplo de lo sublime en aquella clausula de Moisés tan senci-
lla: dijo Dios hdgase la luz y quedd hecha la luz.® De la propia
clase son las cinco palabras con que dio principio al Génesis, al
principio crié Dios el cielo y la tierra, clausulas brevisimas,
inteligibles al mas rastico, pero que contienen y producen una
multitud prodigiosa de ideas de poder, de grandeza, de majes-
tad de subordinacién, de prontitud y de obediencia, no digo en
los entes inanimados, sino en la misma nada que no existia,
para hacerse visible, adornada, hermosa y llena de gracia, por
virtud de aquella voz. Los veintitn versos de Ovidio, con que
pinta en el exordio de sus Metamorfosis el propio objeto, esto
es, la creacién, no dicen tanto como aquellas exquisitas minia-
turas de Moisés, con ser el retazo que hemos citado de Nasén,
uno de los mas preciosos que puede presentar la elocuencia
poética. A esta clase refieren los retéricos aquella mirada del
Salvador a San Pedro, con que, sin decir palabra, derritié su
corazén en lagrimas.!® Y si la perfeccién del espiritu del hom-
bre es sin comparacién més elevada que la obra de su creacién
v la del mundo, si lo mas alto de su perfeccién es la caridad o
amor de Dios y del préjimo, ¢qué podra haber mas sublime que
la declaracién sencilla de estos principios? jCuantas ideas del
primer orden se ligan con sélo el primero: Hombre, amards con
toda tu alma a tu Dios!

Explicando su animo en la conformidad que hemos visto,
hace su proposicién y divisién el P. Eliseo en estos términos:
“En una palabra, la moral cristiana es sublime en sus princi-
pios, y éste sera el asunto de la primera parte, es noble en sus
motivos y las maximas que la caracterizan son de un uso
universal, y éste sera el punto de la segunda parte.”'' No me
parece que es menester mucha vista para distinguir que los
puntos en que se divide el Padre Eliseo, son tres muy diferentes;
esto es, principios sublimes, motivos nobles y mdximas de uso
universal. Con6cese mejor por el salto que hace desde los
motivos para pasar a las maximas, diciendo: “Réstame ahora

9. Gén. 1, 4.
10. Luc. 22, 61.
11. Ib., lin. 20.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 89

manifestaros que las maximas de la moral cristiana son de un
uso universal.”'? Pero, como se ha puesto por ley el no pasar de
dos miembros, y es un zurcidor malisimo que jamas usa de
transicién ingeniosa, hizo aquella miscelanea. Con todos sus
tres miembros carece también la proposicién de la dote de la
claridad, para la cual debia haber apuntado cuales eran los
principios sublimes, cuales eran los motivos nobles y cuéles las
maéximas universales. No hay sermén en que no tenga este
defecto, y nace, como se vera bien en el que examinamos, del
ningin orden que hay en ellos, de suerte que es imposible
reducirlos a una suma, sin descubrir su desconcierto.

Su entrada a la primera parte, que es otro exordio, por mas
veces que se lea, en vez de aclarar su sentido, produce mas
confusién. Esun morceau en francés y un bocado en castellano
que no hay estémago suficiente a digerirlo. “Todas las obliga-
ciones del hombre (dice) se fundan en la naturaleza de su ser
(mayor gracia seria que se fundasen en la naturaleza del ser de la
Luna), en sus relaciones con su creador y enlos vinculos que le
unen con el préjimo.”"3 Esto tltimo est4 claro y es verdadero.
Lo que yo no entiendo es c6mo se ate con ello lo siguiente: “De
aqui nacen aquellas ideas universales (paréceme que oigo a
Lulio) de virtud y de equidad, aquel orden inmutable, aquella
justicia primitiva y aquella luz del entendimiento que esparce
sobre nuestras acciones una claridad que nos hace ver la
naturaleza de ellas, y les imprime una sefial invariable con que
se distinguen. De aqui finalmente nace aquel conocimiento
interior del alma, superior a la violencia de las pasiones, que
nos hace considerar los deseos opuestos a esta armonia con un
desorden, un abuso de nuestro ser ¥ un uso criminoso de los
dones del Creador.”' {Extrafia calentazén de cabezal Luego,
naciendo el hombre, como en realidad nace, en la naturaleza de
su ser con relaciones a su Creador y vinculos con el préjimo,
tendra desde luego las ideas universales de virtud y de equidad
etc., y sobre todo, aquel conocimiento del alma superior a la
violencia de las pasiones. ¢Qué mas querriamos los descendien-
tes de Adan? Si quiso hablar del hombre en el estado de la

12. Pag. 113, lin. 4.
13. Pag. 83.
14. Ibid.



90 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

justicia original, en el cual fue dotado de todas las virtudes,
dones y luces, tampoco dice bien que de la naturaleza de su ser
y de sus relaciones con el Creador y el préjimo, nacen aquellas
ideas universales, &c., porque la fuente de estos privilegios no
fue su naturaleza, sino la gracia. El que como autor natural le
cri6 en aquella conformidad, le infundié como dispensador
sobrenatural aquellas excelencias espirituales para que llenase
los fines de su creacién, no como los brutos, sino como los
angeles, merecizndo con sus accicnes. Esta es la verdadera
teologia quereprueba aquella especie de charlataneria pulpital,
que caracteriza el estilo de Eliseo.

“Los grandes principios (sigue) de la moral se deben tomar
del conocimiento prefecto del hombre, y de sus relaciones con
el Ser Supremo y con el préjimo.”!s Buen preludio para el que
va a dogmatizar y establecer un sistema moral de su invencion;
pero muy impertinente para tratar de la excelencia de una
moral ensefada por el mismo Creador, sobre la cual lo que
debia decirse es que es sublime o excelente, porque sus princi-
pios perfeccionan la naturaleza de su ser uniéndolos con Dios
y con el préjimo, y que sin esta direccién (que no basta el
conocimiento como insinta Eliseo)}, “la piedad es ciega, el culto
degenera en supersticion &c.”1® Todavia es mas reparable la
continuacién de: “Sabed, pues, fieles mios, que la moral cristia-
na ensefa lo que es el hombre, sus relaciones, el fin de su
creacién, sus obligaciones, (hasta aqui vamos bien) y sus prin-
cipios sublimes; y la semilla de todas las virtudes se toma de
estas nociones luminosas. Le hace ver su grandeza, &c.”'” Ate el
que estuviere mas despacio estos cabos, y digame si la moral
cristiana ensena al hombre sus obligaciones y sus principios
sublimes, o si con unos principios sublimes le ensefia sus
obligaciones. De la misma impropiedad teolégica es lo que
sigue. !

¢Pero no acabard de decirnos cuales son estos principios.
sublimes, y esas nociones luminosas, semilla de todas las virtu-
des? Alla va: “Le hace ver su grandeza y su bajeza y la razén de
esta contrariedad...”!® ¢;Pero en qué o cémo?... “Le da a conocer

15. Ib., lin. 21.

16. Ib., lin. penultima.
17. Pag. 84, lin. 14.
18. Ib., lin. 19.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 91

su dependencia del Ser Supremo, su flaqueza y el remedio de
todos sus males...” Este no es el objeto de la moral cristiana,
sino de lareligion... “Le representa la divinidad bajo relaciones
gue hacen preciosos sus atributos e inspiran amor y gratitud...”
Lo mismo digo de esta clausula... “Pone a la vista el fundamento
de las virtudes sociales y la extension de esta obligacién, en cuyo
cumplimiento consiste la armonia publica y la felicidad de
todos los mortales...” He aqui lo que caracteriza nuestra moral
en el sentir de Eliseo, el cual pone por principios sublimes de
ella los que miran directamente a la sociedad y a la armonia
publica. Siese hubiese sido el fin de la doctrina del Mes{as, eran
disculpables los judios que llamamos carnales, y le esperaban
como restaurador de la patria. Con todo, atin no acaba de
individualizar cuéles son los principios sublimes que producen
tan bellos efectos, especialmente las virtudes sociales y la
armonia publica.

Después de todo esto, se acerca a declarar los principios
sublimes, y dice: “{Qué idea sublime nos da del Ser Supremo
esta moral cuando explica los motives de nuestro culto!”'... ¥
prosigue con una descripcién poética sobre la omnipotencia y
la creacién del mundo, semejante a las relaciones de Calderén
en sus Autos sacramentales. (Qué conexién tiene la moral
cristiana en sus principios, con que ¢l poder divino haga que e/
caos se aclare, se extienda la béveda inmensa de los cielos,
suspenda estrellas, aprisione el mar, cubra de velos la noche
(como si la misma noche no fuese el velo mas denso), siembre
la luz por nuestros campos (la lastima es que no nace), que el sol
espere sus Ordenes para empezar su curso?... Hasta ahora igno-
rabamos que el sol hubiese hecho alguna pausa, (si no es en el
prodigio de Josué), desde el punto de su creacién. Nada de esto
toca a la moral cristiana, sino a la pura teologia, que contempla
a Dios por su esencia y atributos. El mismo Eliseo dice a
renglén seguido que “con estos grandes rasgos pinta la religién
cristiana el poder divino y da a conocer al hombre su dependen-
cia del Ser Supremo.”?® Como la voz religién es una significa-
cién mucho méas comprensiva que la de moral, puede decirse de
ella todo lo que impropisimamente atribuye a la moral, la cual

19. P4g. 85, lin. 6.
20. Pag. 86, lin. 4.



92 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

se reduce a lo que debemos obrar conforme a las reglas del
Evangelio. La existencia de Dios, su bondad, su poder, su
ciencia, su providencia y todos los atributos divinos, los supo-
ne, pero no los trata. El culto debido a la divinidad no es mas
de su inspeccién que la Trinidad Beatisima a quien se tributa,
y sélo tiene por objeto la moral la direccién de ese culto, para
que sea puroy agradable a Dios, suponiendo suraizenla virtud
teolégica de la caridad, de la fe y de la esperanza, de que no
trata, y pertenecen alareligién en general. Es verdad que “eleva
con sus principios al hombre sobre la supersticién, le inspira
aquella noble adoracién y aquella suave piedad a que acompa-
fian siempre la confianza y el amor.”?! He aqui que la fe y la
caridad, virtudes sobrenaturales con que Dios se comunica
graciosamente al hombre, y son el supremo culto en espiritu y
verdad, las supone la moral cristiana para elevarse sobre la
supersticién. Dije que aquello era verdad, pero todo lo que se
sigue en la Pag. 87 es falso, esto es, que la moral cristiana
represente la divinidad bajo sus atributos, que nos enseifie la
libertad con que Dios obra, nila providencia con que nos dirige.
Tampoco se mete en averiguar si el hombre es el vinculo de
todas las partes del universo. Este modo de ensartar y confun-
dir unas cosas con las otras, aunque todas sean muy buenas, es
lo que reprende el sabio Filén en una brevisima sentencia
Epistama dnepistamonds, que es decir, hablar sin tino de cosas
buenas o inscierter-scientiam tradere, como traduce el incompa-
rable Padre Dionisio Petau.?

Si recorremos toda esta primera parte, encontraremos des-
pués una pinturilla dela providencia:** una declamacién contra
la idolatria, para venir a dar en que el verdadero culto consiste
en el amor de Dios. Vuelve sobre la supersticion, y dice “que
amando a Dios se daran a conocer la elevacién de las méaximas
de la religién y la dignidad de sus principios:”,** de que se
infiere que aun el amor de Dios, en que consiste el culto, no es
una de las maximas o principios sublimes de la moral cristiana,

21. Pag. 87, lin. 4.

22. Pag. 88 per totam.

23. Dion. Pet. in Proleg. c. I, n. v. Se refiere a Filén de Larisa, fildsofo griego
del s. I a.C, director de la Academia de Atenas. Establecido en Roma, tuvo
como discipulo a Cicerén. (JLS)

24. P4g. 90, lin. 17.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 93

sino un indicativo de la elevacién de ellos, lo cual cotejado con
lo antecedente es otro galimatias, y en buen castellano una
zaragalla. Del amor de Dios y el culto pasa a manifestar la
sublimidad de los principios morales, cuando explican los
fundamentos de las virtudes sociales y las relaciones que nos
unen con el préjimo. Saca de Massillon algunos rasgos del amor
propio o concupiscencia, cuya injusticia condena el Evangelio
con el precepto de diliges proximuwm tuum; del cual cuenta por
primeros efectos el hacer comprender al ciudadano que habien-
do nacido sociable, debe contribuir a la sociedad con sus
servicios, consagrar su personay sus tareas a la patria, evitarla
ociosidad vergonzosa y la actividad inquieta, y sacrificar su
reposo a las ocupaciones utiles; y por breve anadidura la
caridad universal, no porque Dios la manda, sino porque “en-
cuentra su propia satisfaccién en la felicidad de sus semejan-
te.”?s Una exhortacién a los grandes y poderosos a favor de la
limosna, sacada también de Massillon en su pequefia Cuares-
ma, del cual copia a la letra las mejores expresiones, ocupa la
pag. 93. Las tres siguientes hablan del perdén, de las injurias y
amor de los enemigos, las cosas mas triviales; pero con un estilo
tan suspendido en el aire que a fuerza de no arrastrar, es, si no
me engafio, lo que llaman sus paisanos guindé, y no ha de ser de
corta talla el que le alcance. Si algo tienen estas tres planas de
sobresaliente también se debe al Obispo de Clermont. En fin, se
aplica al hombre los principios sublimes de la moral, para
ensefiarlo a conocerse a si mismo y a penetrar “un velo muy
denso que le ocultaba lo interior de su ser... y s6lo descubria en
si contrariedades singulares, como vanidad y miseria..., deseos
de inmortalidad y terrores de la muerte, propensién invencible
al bien infinito y aficién siempre nueva a placeres frivolos.?
¢Qué luz podra, dice,?” disipar estas densas tinieblas?... Dios
era el tinico que instruyéndonos de sus voluntades libres, podia
ensefiarnos que el hombre no esta como sali6 de sus manos.. A
estos males se juntaba uno mucho mayor, el cual era la sober-
bia, y una presuncién que se extendia hasta sacrificar a otro el
don de Dios.”?® Esta idolatria, lejos de ser soberbia y presun-

25. Pag. 92, lin. 15.
26. Pag. 97 4 lin. 1.
27. Pag. 98, lin. L.
28.1b., 17.



94 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cién, es el mayor abatimiento a que ha podido la ignorancia
reducir la altivez del hombre.

“La moral cristiana (dice) destruye esta injusta altivez, ense-
fiandonos que el Ser Supremo es la causa de toda nuestra
ciencia y virtudes, que nada podemos por nosotros... que esta-
bamos perdidos sin remedio... que Dios estaba esperando una
victima que fuese digna de ¢, y la tierrano podia producirla;”?
y concluye, “que el género humano hubiera fenecido a no haber
contenido Jesucristo los golpes, arrojdndose en medio de noso-
tros y su Padre para detener sus rayos.”’ Este es el lenguaje de
los poetas, cuando hablan de las iras de Jupiter. ¢¥ de dénde
sacé el Padre Eliseo que estos conocimientos vienen dela moral
cristiana? Véase por gusto la continuacién: “Desde este instan-
te empieza y va siguiendo de siglo ensiglo la augusta obradela
reparacién del hombre,”*' hasta el texto non volentis &c.*, en
que recapitula y con que concluye su primera parte de los
principios sublimes de nuestra moral, y se hallaran indicadas
todas las materias de teologia, y como por incidencia los dos
preceptos.del amor de Dios y del préjimo.

;Quién no advierte'en esta primera parte un vacio espantoso
de moral, cuando debia hallarse el Padre Eliseo embarazado en
deducir todas las reglas y maximas de costumbres, que com-
prenden los dos principios de amor de Dios y del préjimo?
;Cémo hemos de conocer la sublimidad de esos principios, sin
saber sus consecuencias? ; Sera s6lo admirando la omnipotencia,
adorando la providencia, esperando la misericordia, agrade-
ciendo los beneficios del creador? Estos més son motivos de
amar a Dios que pruebas de la sublimidad de su moral. Los
filésofos menos instruidos, y tal vez opuesios a aquellos dos
principios, hablaban con entusiasmo de la grandeza y benefi-
cencia del creador. Los herejes, que han corrompido nuestra
santa filosofia, no han negado por eso la perfeccién y excelen-
cia de los divinos atributos, ni la indispensable obligacién que
tenemos de tributarle un culto de gratitud y de amor. La
sublimidad, pues, de los dos principios de nuestra moral con-

29. Pag. 99 4 lin. 7.
30. Ib. ult. v sig.

31. Pag. 100, lin. 9.
32. Pag. 101, lin. 7.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEC 95

siste en que dirigen al hombre ala participacién de la divinidad
por una comunicacién intima de nuestra voluntad con la divina
por medio de la conformidad entre las dos, para lo cual es
menester qué viva con piedad, honestidad y justicia, sin esperar
cosa alguna de los hombres, y sélo de Dios la vida eterna, que
es la que ha de perfeccionar aquella unién y comunicacién.?

El amor de Dios es el primer principio de donde dimana esta
especie de Theoseos que llaman los teélogos,* pero la moral no
trata de su esencia: quiero decir, no disputa sobre la difusién
del Espiritu Santo en nuestros corazones, en la cual consisie
esencialmente la caridad.’® Esa investigacién, como también la
de la fe y la confianza tocan a lo que es verdadera teologia, y la
supone la moral, ocupandose sélo en dirigir al hombre en las
obras y ejercicios del don sobrenatural de la caridad, y toma el
precepto de amar a Dios por principio de toda su doctrina, que
la eleva a la misma sublimidad de su raiz. Dios intimé el
precepto de su amor desde el principio al pueblo hebreo, sin
esperar a manifestarse en nuesira carne.? Jesucristo, autor de
nuestra moral, le repitié como establerido mucho antes, y le
tom6 como principio de sus méximas. En ellas y su evangelio,
amar a Dios es en una palabra guardar sus mandamientos.?” Si
preguntais o ese Divinoc Maesiro, icudles son sus preceptos en
cuya observancia consiste el amor de Dios?, os responde que
ademads de los del Decidlogo, son primero no amar cosa alguna
de este mundo, sea padre, madre, hijo o hija mas que a E].3?
Segundo, cargar, no en una u otra ocasién, sino diariamente
con sucruz,* esto es, cumplir con fidelidad todas las obligacio-
nes de su estado, mortificando las pasiones y subyugando la
voluntad, asi como El se sacrificaba a las que su Eterno Padre
le imponia, haciendo en todo la voluntad de éste quele enviaba,
y no la suya,* que es, dice San Pedro, el modo de seguirle y el
ejemplo que nos dej6 para imitarle.! Tercero, que el que le ama

33, Tit. 2, 12-13.
34. Petav. supra.
35. Rom. 5,5.
36. Deut. 6, 5.
37. Juan 14, 15.
338. Mat. 10, 37.
39. Luc. 9, 23.
40. Juan 6, 38.
41.1 Ped. 2, 21.



96 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

debe confesarlo publicamente con palabras y con obras, sin
temor de los hombres, negandose enteramente 2 si mismo y
exponiendo la vida por amor suyoy del Evangelio.*? Hasta aqui
debe llegar el que quisiere cumplir, segdn la moral de Jesucris-
to, con el precepto de amar a Dios. A estos tres capitulos se
reducen las otras maximas, como son la constancia de animo y
la paciencia en la adversidad, enla afliccién, en el quebranto de
la salud, en la pérdida de los bienes, la resolucién para privarse
de los placeres, mortificar la carne, luchar contra las pasiones,
la indiferencia en la pobreza o las riquezas sin apegar el
corazén a ellas cuando abundan, en fin, el odio del mundo que
s6lo brinda concupiscencia de la carne y soberbia.®* El que
guarda estos preceptos, dice el discipulo amado, panegirista de
la caridad, es el que conoce a Jesucristo,* posee la caridad de
Dios en su perfecciéon®’ y permanece verdaderamente unido con
El.% ;Tendria poco que hacer el Padre Eliseo o le faltaria
materia y pruebas de la sublimidad de este primer principio de
la moral cristiana, si hubiese entrado a examinarla en s{ misma
por el Evangelio, que €s el libro que la ensena? Todas las
lenguas de los predicadores que ha habido y habra hasta la
consumacioén de los siglos, trataran este asunto sin temor de
que les falte materia, porque El es la plenitud de la ley¥ y el fin
y término de todos los preceptos,*® segun el apéstol.

Pero este amor de Dios, que es el primer principio, dice San
Juan, que es el mandato antiguo, que tuvo el hombre siempre;*
que hay otro nuevo igualmente verdadero, efecto de la luz del
Verbo Encarnado, con la cual se disiparon las tinieblas.’® ¢Y
qué mandato es ese nuevo? El que intimé el autor de la moral
evangélica, Jesucristo, para desterrar las sombras con que el
amor propio habia oscurecido el corazén del hombrey sepulta-
do en las tinieblas los afectos de la humanidad, el amor del
préjimo. “Este es mi preceplo, que 0s améis reciprocamente,

42. Marc. 8, 35.

43. 1 Juan, 2, 15-17.
44, 1b. 3, 13-15.
45.1b. 5, 1-3.
46.1b. 5, 20.

47. Rom. 13, 10.
48. 1 Tim. 1, 5.

49. 1 Juan; 3,11,
50.Ib. 1, 5-7.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 97

como yo os he amado:”%' precepto que llama nuevo.” ;Y en qué
estd la sublimidad de este segundo principio y precepto de
nuestra moral? ¢Se verifica, por ventura, sélo con no aborrecer
al préjimo, mirarle sin desagrado, mostrar una indiferencia
con todos y tener ciertas amistades estrechas por sangre, por
interés o por otros titulos mas delincuentes? No, responde el
Maestro: la regla universal que os doy es que midais, y niveléis
vuestro amor por el que yo os he tenido sicut dilexi vos; de que
debéis inferir, lo primero que vuestro amor debe ser universal,
sin excepcién de personas: el nimero de vuestros amigos ha de
ser el de los hombres, que ese ha sido el de los mios.5® Lo
segundo ha de ser un amor efectivo, esto es, de obra tratdandolos
a todos como ti quisieras ser tratado de los otros: cubriendo su
desnudez, saciando su hambre, acogiéndole en el desamparo,
consolandole en la afliccién; en una palabra, mirdandome a mi
en €él, haciendo por él cuanto harfas por mi, si en persona y
conocidamente me vieses en la tierra.’* Lo tercero, estas obras
no han de ser cuando te acomode, cuando te sobre mucho, y
como por pura liberalidad y beneficencia, sino como una obli-
gacién de que no puedes dispensarte, a menos que te sea
imposible o tengas igual necesidad en la misma linea.’s Lo
cuarto, que aunque tu hermano haya maquinado contra tu
honor, despojandote de tus bienes y sea un enemigo capital que
s6lo piense en perderte; con todo has de amarle como a ti
mismo: has de hacerle todo el bien que esté en tu mano, y has
de orar por él. En fin, el miedo de la pobreza o de la escasez por
socorrerle, el de los peligros o persecuciones por ampararle, no
han de acortar tu mano, ni dispensarte de la proteccién del
necesitado; y como yo no he omitido cosa alguna a beneficio
tuyo, tampoco ti debes excusar paso ni accién a beneficio de tu
hermano. jCuanto puede decirse a favor de la sublimidad de
este segundo eje o principio de la moral cristiana! Con él deben
enhebrarse todas aquellas maximas que constan del Evangelio,
y declararon en particular los apéstoles, dirigidas a unirnos y
enlazarnos reciprocamente en Dios, como lo estan entre si los

51. Juan, 15, 12.
52. Juan, 13, 34.
53. Rom. 8, 32.
54. Mat. 25, 37
55. Isai 58, 7.



98 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

miembros de un cuerpo sano, vivificador de un solo espiritu,
animados de un solo corazén y obedientes a una sola cabeza.®®

De aqui nace la sociedad, el patriotismo, la felicidad del
estado, y éste es el fundamento mas s6lido del orden publico.
Pero aunque esto se sigue, es un desbarro ponerlo como objeto
principal del segundo precepto. Ni lo es menos atribuir la
caridad cristiana ala humanidad, que si ésta no hubiera estado
muerta o por extremo viciada, no daria con razén Jesucristo al
amor del préjimo los titulos de precepto nuevo, y precepto suyo.
Las locuciones de “que el hombre encuentra su satisfaccién en
la felicidad de sus semejantes;’’ es muy dulce el hacer felices a
los hombres y conocer que uno es el autor de su prosperidad:®
no hay gloria sélida fuera de la humanidad,”® que usa el Padre
Eliseo y toma de Massillon, huelen a gentilismo, respiran .
vanidad y estan muy lejos del lenguaje apostélico. Un predica-
dor, en vez de esas frases, lo que debe decir es que las satisfac-
ciones y dulzuras sencillas que produciria la humanidad en el
hombre, si hubiese conservado la inocencia, estaban ya deste-
rradas de su corazén, habian bastardeado y daban frutos de
amarguray de discordia, pero que Jesucristo habia desahogado
la semilla, que como autor de la naturaleza puso al principio en
el hombre con su precepto nuevo, para que regada por su
espiritu y dirigida por su ejemplo, diese mejores, mas dulcesy
sazonados frutos. Pero ni una sola vez pone en lugar de la voz
humanidad a la divina gracia del Espiritu Santo, como debia.
Sus oyentes, al salir de aquel sermén, dirian lo que los iconios
a San Pablo, cuando les pregunt6 si habfan recibido al Espiritu
Santo. Ni aun su nombre-hemos 0ido®, respondieron. ¢Puede
haber cosa mas extrana que no acordarse de esta divina perso-
na, cuando se habla sobre la caridad y desde su catedra?

La segunda parte de este sermon, que correremos ligeramen-
te, da nuevos testimonios del mal orden y peor juicio de su
autor. “La sublimidad de los principios de una moral no prueba
(dice) enteramente su excelencia”®'... Unos principios sublimes:

56. Pag. 92, lin. 15.

57. Pag. 93, lin. 20.

58. Ib. lin. ultima.

59. Act. 4, 32.

60. Pag. 101, lin. penilt.
61. Act. 19, 2.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 99

no pueden estar desnudos dela excelencia, porque la sublimidad
comprende la excelencia, y afilade mucho sobre ella, conforme
al sentido de las mismas voces. Funda el P. Eliseo su proposi-
cién en que “puede el hombre saber sus obligaciones sin prac-
ticarlas, y en que no es tan raro el ver a las costumbres estar
opuestas con la doctrina.”® Si ésta es la prueba de que una
moral no es excelente, aunque tenga principios sublimes,
acabése la excelencia de la cristiana que va a probar, o digame
¢por qué hay tantos cristianos malos, y se condenan muchos?
Este es el modo de hablar de Eliseo: él echa proposiciones al
aire, se le figuran sentencias los absurdos, no discurre por
principios, y por consiguiente incurre en contradiccién. Vea-
mos los motivos excelentes que presenta nuestra moral “capa-
ces (como dice) de detener los movimientos desordenados, de
calmar el ardor de las pasiones y de sujetarlas al imperio de la
razén; que inclinan el 4nimo a la justicia, que fijan nuestra
inconstancia, inspiran horror a un delito clandestino, y pronti-
tud a ejecutar las obras buenas en un rinc6n.”® Pone el primero
“en el amor de la justicia y conformidad con la voluntad
divina”® ...que es el mas noble motivo de las acciones virtuosas,
pues inclina al buen orden por el amor mismo de aquella
justicia suprema que es la regla de todas las virtudes.® Explica
un poco mas ese motivo, y dice de él “que nuestra moral
cristiana le propone a nuestras acciones virtuosas, y quiere que
el cristiano no procure agradar méas que a su Dios.”® ¢Y habra
quien deje de conocer por estos extractosy por todo lo que dice
en la segunda parte que el primer motivo noble de la moral
cristiana, que asigna el Padre Eliseo, es el primer principio
sublime; quiero decir, el amor de Dios, que es la justicia
universal y eterna, tinico origen del buen orden, regla de las
virtudes, invariable, sin dependencia de humanas revoluciones
y causa de que cada uno se mantenga en el lugar en que Dios le
ha colocado? ¢Quién ignora que el que no procura mas que
agradar a Dios es el que le ama, y que la caridad consiste en
agradarle y hacer en todo su divina voluntad? Este es el primer

62. Pag. 102, lin. 1.
63.1b., lin. 2.

64. Pag. 103, lin. 7.
65. Ib., lin. 22.

66. Pag. 105, al prin.



100 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

principio sublime de la moral, y lo que esperabamos ahora del.
Padre Eliseo era que nos ensefiase los motivos nobles que
gradian su excelencia, deteniendo en el cristiano los movi-
mientos desordenados, calmando las pasiones y fijando la
inconstancia, que son los enemigos que tiene para no amar a su
Dios, creador, omnipotente, misericordiosisimo, Ginico y sumo
bien, en el cual est4 su felicidad, y contra el cual y su ley “se
sublevan nuestras inclinaciones, y nos arrastran, como a pesar
nuestro, segun el propio Eliseo.”®”

Esperabamos “aquellos grandes méviles que excitan el cora-
z6n humano, para que pusiesen en movimiento la propensién
invencible al bien infinito con que nacemos,” y que en contra-
posicién de las pasiones que, a pesar nuestro, nos arrastran a
los objetos ilicitos y al placer sensual, nos tirasen con igual o
mayor violencia hacia el buen ordeny a la felicidad verdadera,
que es amar a Dios. Pero nuestro Eliseo lo que hace es volver a
hablar de este amor y de su objeto con los hombres de justicia
eterna, regla de virtudes, que es lo mismo que decir Dios, y con
el titulo de conformidad con la voluntad divina, que es lo propio
‘que amar a Dios por si mismo, como expresamente viene a
confesarlo cuando dice: “la conformidad con la voluntad divina
es por consiguiente el mas noble motivo de las acciones virtuo-
sas, pues inclina al buen orden por el amor mismo de aquella
justicia suprema,”® luego siendo Dios esa suprema justicia,
sacamos que el amor de Dios, primer principio sublime, es la
conformidad con la voluntad divina, y el mas noble motivo de
las acciones virtuosas o de la moral cristiana. En efecto, la
conformidad, practica de todas las operaciones del cristiano
con la voluntad de Dios es, no el motivo, sino el fin y objeto, el
deseo de esa conformidad, o la conformidad afectiva es la
propia caridad o amor de Dios. De aqui es que cuanto dice dela
nobleza de su primer motivo, pudo haberlo dicho en el primer
principio sublime, aunque con la misma impropiedad que
cuanto hablé de él, y tal vez con menos, porque para primer
motivo noble venia mejor todo aquello del culto, de la grandeza
de Dios, de su omnipotencia, de nuestra felicidad bajo de una

67. Pag. .113, lin. dlt.
68. Pag. 102, lin. 10.
69. Pag. 103, lin. 21.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 101

providencia “que parece hizo del hombre el tinico objeto de sus
complacencias, el fin de todas las predicciones y el vinculo de
las diferentes partes del universo para el cual da la tierra con
profusién sus tesoros, y por el cual se levantan las nubes,
forman la lluvia en sus estaciones, etc.””® Esto y aquello de “es
un Dios lleno de bondad, es el protector de la viuda y el
huérfano, y el consolador de la virtud oprimida; no castiga sino
como padre, hiriendo con una mano y sanando con otra.””!
Porque en realidad estos hermosos rasgos de la divinidad son
los motivos que nos inclinan, aunque no invenciblemente, a
amarla, guardar su ley y conformarnos con su divina voluntad,
la cual es la justicia eterna e invariable, que puede fijar con su
gracia nuestra inconstancia, sosegar las inquietudes de nuestro
corazén, y corregir la soberbia en la prosperidad o mitigar y
consolar la amargura en las adversidades, haciéndonos adorar y
amar sus soberanos designios, como de un dispensador benéfi-
co, atento siempre a nuestro bien. Y aunque el Padre Eliseo trae
algo de esto en el primer motivo, no es la beneficencia de Dios,
que pinté en el primer principio, ni la gracia del Espiritu Santo,
que nos comunica su bondad por los méritos de Jesucristo.
Tan lejos estaba del pensamiento de Eliseo hacer al Espiritu
Santo autor del amor a Dios, como dijimos arriba, y de la
conformidad practica del cristiano con ese amor, que cuando
quiere satisfacer a los que le tienen por motivo débil para el
cumplimiento de las obligaciones,”? no les opone la omnipoten-
te virtud de aquel espiritu que hace al hombre superior a sf
mismo, y s6lo dice, hablando como de una virtud humana, “que
tienen el amor del buen orden por un afecto demasiado débil
para que el hombre sacrifique los placeres, cuyo atractivo es lo
que causa la dulzura de sus vida.”’”? Y que “observando su ley
por la conformidad con el buen orden, produce por s7 sola una
alegria pura, alivia los pesares de nuestro destierro, y €s una
prenda preciosa de los bienes venideros.”” {Raro talento tiene
el Padre Eliseo para desquiciar las mejores verdades del cristia-
nismo! El suele decirlas, pero en un estilo desfigurado.

70. Pag 87 per totam, y a la vuelta.
71. Pag. 88, lin. 19.

72. Pag. 108, lin. 22.

73. Pag. 109, lin. 6.

74. Ib. a lin. 19.



102 . ANTONIO SANCHEZ VALVERDEi

“No comprenden el poder de una virtud, que hace al hombre
superior a si mismo.”™... Es un dogma catélico, si aquella
virtud diese a entender la virtud de la gracia del Espiritu Santo;
sin este respecto parece pelagianismo... La satisfaccién de que
se goza &c. es otra verdad de nuestrareligién, sien vez de aquel
por st sola se pone la clausula en el Espiritu Santo, sin la cual
también suena doctrina de Pelagio.”® De esto es mucho lo que .
hay en sus sermones, aunque yo no lo atribuyo a otra cosa que
a la mania de hablar siempre de buen orden, de virtudes socia-
les, y a la singularidad de distinguirse de los demas predicado-
res (aun de aquellos propios que le hacen favor) hablando sinla
escritura, sin los padres, y en lenguaje profano; tan afectoes a
él que en este mismo sermoén no duda decir que los motivos de
la moral cristiana “ensefian al hombre a despreciar asi los
reveses como los favores de la fortuna.”" 1dolo del gentilismo
que adoré en vez de la providencia, cuyo divino nombre, y no
aquél, debe resonar en los labios del cristiano, y mucho mas en
los de un predicador, el cual debia decir que el cristianismo
ensefia a mirar con indiferencia asi la adversidad como la
prosperidad, con que la providencia prueba al hombre. No es
menos pagana aquella de que “el fin que propone (nuestra
moral) a las almas virtuosas las ennoblece, y pone el sello al
heroismo de sus acciones”. :

El segundo motivo noble lo pone el Padre Eliseo en “que la
religién cristiana abre al hombre esperanzas mas nobles, y
quiere que aspire ala Patria Celestial.””® jGracias a Dios que el
Padre Eliseo conoce que lo que quiere la religién cristina es que
el hombre aspire ala Patria Celestial! ;Y qué dice de bueno para
alentarnos en medio de “la rebelién de las pasiones, los esfuer-
s0s de los malvados, las enfermedades, la ignorancia y la
miseria, anexas a nuestro destierro”’” para suspirar por la
Patria Celestial? Dice, y con razén “que en ella libres los
escogidos de las miserias que nos rodean, gozan sin disgusto, y

75.1b., lin. 4 y 5.

76. Tedlogo y heresiarca inglés (360-420), que negaba el pecado original y, por
tanto, la necesidad de la gracia. Fue autor de un comentario en latin a las
Cartas de S. Pablo. (JLS)

77. Pag. 102, lin. 24.

78. Pag. 3, lin. lt.

79. 1Ib., lin. 15.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 103

aman sin remordimientos, porque el amor crece con la pose-
si6én del bien supremo.”® No es tan bien dicho lo que afiade: “el
placer supremo de los escogidos consistird en no tener en si
nada que se oponga a estasoberanaregla.”8 Yo no sé detedlogo
alguno que haya colocado en estola suma de la bienaventuranza.
También dice que “el conocimiento de la verdad en el cielo
reformara el juicio que ha formado, y le manifestarda que la
felicidad no se logra sino sujetandose al buen orden.”?? Yo estoy
en la inteligencia de que esta reforma del juicio errado sobre la
felicidad, es una de las miras principales de la moral cristiana,
vy que el que no le hubiere reformadole en esta vida, no irad a
aprenderlo a la otra, donde se le ha de juzgar por la conducta
que haya tenido, encaminando sus obras a la felicidad verdade-
ra. El que la hubiere buscado con juicio errado, tendra su parte
con los infieles, como dice el Evangelio:® el que reformado el
error de sus juicios, la haya seguido, la encontrar4 en el cielo y
gozara de ella con visién beatifica, en que consiste la
bienaventuranza, no en conocer que nada tiene que se oponga
a la soberana regla. Este examen de si tenemos o no cosa
contraria a la justicia esencial es lo. que llamamos el juicio, en
el cual se decide la cuestién para que ninguno, tiznado de
cualquier mancha, entre en la bienaventuranza.®

He aqui cuanto hallé que decir el P. Eliseo sobre el segundo
motivo noble de la esperanza, que por si solo le daba materia,
y muy propia, para todo el discurso de la excelencia de nuestra
moral, pero él lo hall6 tan estéril, que lo unié con el amor de la
justicia,®®y por eso concluye diciendo: “En una palabra, el amor
de la justicia es el estimulo mas noble de las acciones virtuo-
sas,”8 a que aplicalas palabras de Jesucristo, truncandolas, por
no gastar tiempo en eso, como puede verse en el evangelista San
Mateo,?” que las trae a la letra asi: Estote ergo vos perfecti sicut
& pater vester calestis perfectus est. Para que viniesen al caso del

80. Pag. 112, lin. 4.
81. Ib., lin. 13.

82. Ib., lin. 18.

83. Luc. 12, 46.

84. Apoc. 21, 27.
85. Ib., lin. 8.

86. Ib.. lin. 24.



104 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

amor de la justicia, que era su intento, antepuso a ellas la mitad
de aquella altisima sentencia con que comienza el libro de la
Sabiduria, exhortando a los jueces de la tierra a que amen la
justicia, diligite justitiam, qui judicatis terram.®® Con todo eso,
aquel testimonio sélo sirve para manifestar que el amor de la
justicia no es el motivo noble de la moral cristiana, ni el
trabajar por imitar la perfeccién del Padre Celestial, con que
confirmé Jesucristo el precepto del amor de los enemigos; sino
uno delos principios sublimes, como lo manifiestan las mismas
palabras que hablan en imperativo y mandando diligite...estote.

Como el Padre Eliseo ignora absolutamente el arte de las
transiciones, no pudo encontrar un medio de disimularla unién
que quiso hacer en el segundo punto entre motivos nobles y
maximas universales, y eché, como siempre que pasa de punto
a punto o de miembro a miembro, su resto: Réstame ahora
manifestaros &c. Aqui es donde nos dice alguna cosa de lo
mucho que debié decir en los principios sublimes, pero ni lo
dijo todo, ni del modo que debia, para que pudiésemos perdo-
narle la transposicién o el trastorno. No lo dice todo, porque
s6lo habla con mucha generalidad del desprendimiento de los
bienes y de los placeres: ni como debe, porque no da a aquellas
maximas y sentencias el peso de la autoridad de Jesucristo,
trayendo sus palabras y su nombre en cada méxima. Hace tan
poco caso de este estilo, indispensable a un predicador, que
persuadiendo la inmutabilidad del Evangelio a pesar de la
corrupcién de los siglos, de la diversidad de opiniones y de
clases, inserta unas palabras del Salvador, sin nombrarle, con
un ..."yo os digo en verdad...”® que todo el mundo pensaria, a
excepcién de los pocos que supiesen el Evangelio, que aquella
asertiva era del propio Eliseo; y por el mismo defecto alteré la
traduccién del texto, diciendo: “El cielo y la tierra se acabaran,
pero jamas tendréan fin las palabras de la ley santa”, en lugar
de: pero jamas tendran fin mis palabras, verba autem mea non
prateribunt .’ Junta algunos pensamientos de los de Massillon
en su pequeiia Cuaresma y en el Sermén sobre la Inmutabilidad

88. Sap. 1, 1.

89. P4ag. 117, lin. 6.
90. Ibid.

91. Mat. 24, 35.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 105

de la ley de Dios, y de ordinario con sus mismas palabras, en que
no es razén gastar papel, cuando cualquiera puede desenganar-
se por sus vista.

La proposicién, “Confieso que la perfeccién evangélica sé6lo
es un consejo, y no puede ser la regla de todas las clases...”®?,
cuyo primer sonido halaga demasiado a nuestro amor propio,
es falsisimay debié convencerse de ello el Padre Eliseo por las
propias palabras de Jesucristo, que habia citado poco antes,
estote ergo vos perfecti, &c., y poco antes de ellas habia puesto
también delante de todos la perfeccién del Padre para que la
imitasen como buenos hijos.?® Las austeridades increibles, la
separacién entera de las criaturas, los retiros en las profundas
soledades, que trae por prueba, ni son méaximas ni consejos del
Evangelio, por lo mismo que no son necesarios a la virtud.
Fuera de David y de Judit es interminable el catalogo de los
hombres y mujeres perfectisimos que ha producido el Evange-
lio en el comercio de las gentes, en todos los estados, en todas
las clases, en los propios tronos, en una palabra, en el mismo
mundo, cuya santificacién fue el objeto del Evangelio y de la
encarnacién del Verbo Eterno.”

Todo el mundo, pues, debe aspirar, si quiere salvarse, a la
verdadera perfeccién evangélica. Los que han afadido a ella
algunas reglas y estatutos con votos de observarlos, y que en
esto no han mirado a otra cosa que a estrecharse mas con la
perfeccién evangélica, han necesitado de que la Iglesia pruebe
solemnemente esos medios, los cuales no afiaden perfeccién
sobre el Evangelio, y seria una blasfemia atribuir alos hombres
miras mas perfectas que las de Jesucristo. Los otros prodigios
de penitencia, separaciones méas enteras del mundo y sepultu-
ras en la espesura de los bosques necesitan de que se manifieste
por sefiales no equivocas el impulso del Espiritu Santo para que
no se reprueben. La perfeccién es para todos, lo que debe
discernir es cémo ha de alcanzarse en cada estado. La fuerza de
esta verdad, la falsedad de aquella proposicién y la escasa
ciencia de la religién en el Padre Eliseo, se convence en las
ultimas lineas de su sermé6n. Habla con los que viven en medio

92. Pag. 120, lin. 1.
93. Mat. 5, 45.
94. Juan, 12, 47.



106 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

de las delicias, y les pone por regla de su conducta toda aquélla
en que consiste la perfeccién evangélica, como es el desprecio
de los bienes, la mortificacién delos sentidos, la maceracién de
la carne, y concluye contradiciéndose expresamente, cuando
dice: “Vivid, pues, en la tierra como personas destinadas a
poseer la herencia eterna: desprended vuestro corazén de los
bienes perecederos, renunciad a los falsos placeres, mortificad
vuestros sentidos, sujetaos a toda la severidad de las mdximas
evangélicas, meditad continuamente y cumplid con exactitud
esta ley sublime por sus principios, noble por sus motivos, y de
un uso universal, para que alcancéis los premios eternos pro-
metidos a los que la guardan, y yo os deseo.”




VvII
EXAMEN DEL SERMON SOBRE EL AMOR DE DIOS
Tomo II, Pag. 42.

Una conexién y casi casi identidad, que se observa entre los
Sermones Sobre la excelencia de la moral cristiana y Sobre el
amor de Dios, nos obliga a pasar inmediatamente de aquél, que
es el tercero del primer tomo, a éste, que es el segundo del
segundo, porque teniendo el lector més frescas y presentes las
especies del uno, pueda hacer con mis facilidad el cotejo con
las del otro. Animado siempre el Padre Eliseo de su preocupa-
cién por la ley o filosofia natural (que no hay nacién mas sujeta
que la suya a las preocupaciones, ni que hable mas contra
ellas), quiere reducir el amor a Dios a la fuerza de la razén, y
dice “que un corazén capaz de agradecimiento, y que se puede
atraer con los beneficios, una propensién invencible al bien
suprémo, pero que la razén debe fijar sélo en Dios, son los
motivos de amarle, que intenta aclarar en este discurso.”’ Hete
aquf otra vez la propensidn invencible o el ardor invencible a la
felicidad o al Ser Supremo y al bien infinito, del sermén
antecedente.? jQué dichosos serfamos si naciésemos con ese
afecto invencible! Y si nacemos con él, ¢por qué nos condena
Eliseo en otra parte® “a traer dentro de nosotros la depravacién

1. Tom. II, P4g. 48, lin. 4.
2. Tom. I, Pag. 97, lin. 9.
3. Tom. I, Pag. 21, lin. 18.

107



108 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

de la voluntad tan adicta a sus inclinaciones viciosas, que no le
deja abrazar el cristianismo?” En el purisimo estado de la
inocencia, cuando debié ser y fue con efecto mas viva nuestra
inclinacién hacia el Creador, no pudo darsele el epiteto de
invencible, habiéndose rendido tan prontamente a la tentacién.
¢Cudl serd un sermén que supone estos principios por parte de
la voluntad? Respecto del entendimiento no es menor la false-
dad. Si el hombre “trae consigo una indocilidad de entendi-
miento, que se revela contra la autoridad que le pide el sacrifi-
cio de sus potencias”®, ;cémo podra su razén tener poder para
fijar el corazén sélo en Dios?

Todo es desatino y todo es pelagianismo, bien que material,
porque no juzgo al Padre Eliseo capaz del formal. Una razoén
por si limitada, por el pecado original mas disminuida, y por
la sublevacion de las pasiones viciosas, casi ciega, ¢podra fijar
en Dios una voluntad flaca para lo sobrenatural, y demasiado
inclinada a lo terreno, en la edad en que el entendimiento se
halla en estado de formarla por sus conocimientos y discur-
sos? Un don tan alto, que es esencialmente divino, cual es la
caridad o unién del corazén de la criatura de Dios; una virtud
superior, como ensefia en apdstol, a la propia fe y ala esperan-
za’, ¢vendra a ser el efecto de la razén? ¢Para qué bajé el
espiritu de Dios, y baja incesantemente? ¢Para qué nos cansa-
mos en pedir con instancia ese espiritu? Filosofemos sobre las
obras del Creador a beneficio nuestro, que la razén fijara sélo
en Dios un corazén capaz de agradecimiento. No quiero recar-
gar, como podia, sobre este error y sus perniciosas consecuen-
cias; porque es muy notorio el dogma catélico de que la
caridad es don divino de pura liberalidad del Sefior, y porque
conozco la candidez del Padre Eliseo, que en el mismo discur-
so destruye, como acostumbra, las proposiciones aventuradas
con que empieza.

No obstante que este piloto se hace cargo de lo tempestuoso
del tiempo “por el desorden de las pasiones que nos dominan”
arrastrados de los deleites “a que nos dejamos llevar con la
mayor violencia por la impresién de los bienes mundanos,” de

4. 1Ib.
5.1 Cor., 13, 13.
6. Pag. 47, lin. 19.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 109

lo tenebroso de la noche “por el error que seduce nuestros
corazones”’y de lo endeble de la quilla “que mueven débilmen-
te las gracias de la virtud®, dice: “Intentemos sin embargo
reducir al hombre a su fin verdadero.”® ;Y cuél sera el arbitrio
para reducirle “en medio de esa miseria, en que estéd sepultado
todavia?”!%. Bien desesperada parece la empresa; pero la destre-
za del Padre Eliseo facilita la ejecucién fundado en que al
hombre “le quedan algunas sefiales de la perfeccién y de la
grandeza a que le habia ensalzado el Creador. Un corazén
capaz de agradecimiento, y una propensién invencible al bien
supremo que la razén debe fijar sélo en Dios.”!! Yo no lo
entiendo. “Aquella invencible propensién al bien supremo, que
parece le une a Dios antes que la reflexién llegue a hacer
reconocer su objeto, ha dicho que la fija por su eleccién en sélo
las criaturas”!?2. Esa razén tan poderosa para fijar el corazén
s6lo en Dios, ha confesado que, “dominada por los sentidos, no
le habla ya con bastante eficacia para convencerle de la necesi-
dad de amar a su Creador, ni quiere abrir los ojos para ver el
espectaculo del universo que publica sus beneficios”!3. ¢Cémo,
pues, sacard a salvamento esta nave, cercada por todas partes
de escollos y vacios, agitada de furiosas tempestades, y en una
noche tenebrosa? El, parece que no quiere servirse de milagros,
porque halla “que las gracias de la virtud la mueven muy
débilmente”!* con que todo el esfuerzo vendra a ser de larazén.
Eso da a entender en lo que hemos visto, pero la religién y la
fuerza de la verdad le hacen recurrir al verdadero mévil, como
iremos viendo. :

Divide su asunto en dos partes. “Expondré (dice) en la
primera parte que siendo el hombre capaz de agradecimiento,
debe amar a su Dios; y en la segunda que el hombre que conoce
su felicidad s6lo debe amar a su Dios.”!> Comienza la primera
parte suponiendo todo el abuso que hace el hombre delos dones

7. Ib., lin. 18.

8. 1b., lin. 20.

9. Ib., lin. pendltima.
10. Pag. 48, lin. 1.

11. Ib. & lin. 2.

12. Pag. 45, lin. 18.
13. Ib., lin. pentltima.
14.Pag. 74, lin. 20.
15. Pag. 48, lin. 11.



110 . ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

del Creador, y su extremada ingratitud, cuyo delito atribuye a
sus errores e ilusiones més que a sus afecciones primitivas,
juzgale mas fragil que vicioso, y tiene por injusticia represen-
tarle insensible y casi ingrato con su bienhechor. Al deseo de la
independencia, que sefiala por “primera causa de nuestra su-
blevacion, dice gue se unen el desorden de las pasiones, la
ilusién de los sentidos, que no nos deja ver la luz de la razén, el
atractivo de los deleites, que ocupa toda el alma y la hace
olvidar 1a mano bienhechora, etc.”'¢ A pesar de tanta oscuridad
de la luz de la razén, y de tanto olvido, no duda afirmar que: “La
razén puede todavia descubrirle en las maravillas de la natura-
leza la bondad de su autor; su corazén agradece sus beneficios,
la gratitud y el amor de un ser que obra para hacerle dichoso le
parecen afectos que hermosean su existencia; (esta frase le
gusta mucho al P. Eliseo) reprueba en si la eleccién desarregla-
da que le hace violar esta obligacién”,'” de que concluye que es
capaz de agradecimiento, y que la ley primitiva del reconoci-
miento subsiste en medio de las tinieblas y de las pasiones.
Vuelvo a decir que no lo entiendo. Sila ilusién no dejaverlaluz
de la razén, si el deleite borra en el alma la memoria del
bienhechor, ¢cémo puede la razén todavia descubrir a esa
alma, quenolave, bondades de un Creador, que tiene olvidado?
;Cémo puede ese corazén ciego agradecer llevado de la luz de
una razén que no ve, ni reprobar su eleccién contraria a la
obligacién de gratitud? Que el hombre sea capaz de agradeci-
miento, que esa virtud primitiva (quiero decir, la semilla del
reconocimiento) quede en su corazén, aunque muy sepultada y
oprimida por las ilusiones de los sentidos, errores de la razén
e inclinaciones viciosas, es una verdad incontestable; pero es
un desatino y una herejia creer que esa razén, que ya no luce,
mueva a un alma que ya no conoce la mano de su bienhechor,
a agradecer sus beneficios, y que de la gratitud haga escala para
subir al amor. Cuando hubiese cargado de menos sombras ala
razén por la ilusién de los sentidos, en lo cual pasé los limites
de la verdad, y agobiado menos el corazén con la viclencia de
las pasiones, en lo cual se excede, todavia era falso el asunto,
porque en el estado del pecado no hay méas luz que la de la

16. Pag 49, lin. 19 y sigte.
17. Pag. 50, lin. 6.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 111

gracia ni mas mévil que el Espiritu Santo, que ilustre el enten-
dimiento, levante y ayude el corazén, a que coopere con él tanto
para agradecer, como para amar a Dios. Su bondad, por més
maravillas que haya obrado a nuestro beneficio, no es estimulo
poderoso, ni aun bastante para poner en movimiento el corazén
sin m4s guia ni apoyo que el conocimiento.

Rebatidos estos principios, veamos la subdivisién (que esa es
indispensable) de la primera proposicién: “Todo lo que sale de
la mano de Dios es un beneficio para el hombre en el orden de
la naturaleza; los trabajos no son mas que efecto de nuestros
desérdenes, y aunque son castigos justos, la bondad divina es
tan grande que los convierte en bien en la obra de la redencién.
Estos son los importantes objetos que intento representaros.”!®
Empecemos aqui el sermén, que lo demas ha sido un galima-
tias, y aqui nos presenta dos puntos bastantemente claros y
arreglados, para despertar en el hombre el agradecimiento a su
Creador y elevarle al amor de su Redentor, si el predicador se
sirve de los verdaderos medios. En realidad Eliseo hace un
soliloquio tierno, llamando su alma a que por entre las sombras
del error y la flaqueza de la voluntad, divise los rasgos de la
bondad divina, y se consuele en las aflicciones con las semillas
de la felicidad que la gracia puede hacer brotar entre las ruinas
de su grandeza.'” Después pinta el mismo cuadro de la creacién
con las mismas figuras que le pinté en el sermén de la moral
cristiana,?’y dice que en medio de su magnificencia nada era de
todo lo creado un beneficio, porque faltaba el hombre capaz de
gozarlo y de amar a Dios por sus dones, elevandose a él por el
agradecimiento. “Sale el hombre de manos de Dios, y queda
acabado el magnifico cuadro del universo”?! “El hombre parece
ser el fin y el vinculo de todas su producciones”??, que es lo
mismo del sermoén citado de la moral, y puede uno y otro -
mirarse como la Egloga de Virgilio, en que pondera los benefi-
cios de Augusto bajo el nombre de Titire, con el cual podia
haber concluido, poniendo en boca del hombre la expresiva
admiracién de Titiro:

18. Pag. 51, lin. 6.

19. Ib., desde la lin. 15.

20. Tom. I, Pag. 85.

21. Pag. 54, lin. 16.

22.Ib., lin. Gltima Vede Tom. I, Pag. 87, lin, 23.



112 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

O Melibae, Deus nobis bac otia fecit &c.?

De esta Egloga prosaica hecha, como se ha manifestado, en
el Sermén de la moral, y dilatada en éste un poco maés, en la
cual, entre varias expresiones reprensibles, se dan al sol elogios
dignos del apéstata Juliano en su panegirico a este astro, como
aquélla: “sin ti todo es confuso, todo es deforme, y tu primer
resplandor parece que hace salir segunda vez de la nada todas
las criaturas”... y la antecedente: “Manifiéstate, luz resplande-
ciente, viva imagen de la suprema inteligencia”?**. ;Quién, si no
es un hombre peregrino en las escrituras y en la teologia,
ignorante de lo que es el ministerio de la predicacién, y sin
conocimiento del lugar sagrado en que hablaba, hubiera dado
a una porcién de materia luminosa el elogio mas expresivo que
encontré el apéstol, para recomendar la divinidad de J. C.? El
cual es imagen de Dios, dice a los de Corinto;® el cual es imagen
del Dios invisible; escribe a los colosenses.?¢ ;Qué mas diria
Juliano, supremo pontifice y sacerdote del sol? De esta Egloga,
repito, pasa a otra sobre el estado de la inocencia, aventando
mas la zampofia y como pidiendo con el mismo Virgilio més
alto aliento a sus musas:

Sicelides Musae, paulo majora canamus:
ya se ve, como que iba a cantar, con ¢l la dorada edad de la

inocencia.

Magnus ab integro saculorum nascitur ordo.”’

23. Virg. Buc Ecl.

24. Tom. 2, Pag. 53, desde la lin. 5.
25. 2. Cor, 4.

26. Colos. 1, 15.

27. Virg. Buc Eclog. 4.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 113

Y jojala! le hubiese pasado por la cabeza en lugar del pane-
girico de la brevisima edad dichosa, cuya imagen es mas propia
para abatirnos, humillarnos y llenarnos de melancolia, que
para levantar el animo al agradecimiento de unos beneficios
que apenas gusté nuestro primer progenitor, y miramos tan
lejos. {Ojala! vuelvo a decir, hubiese intentado catequizar y
bautizar aquel paganismo, y en vez del estado de la inocencia,
hubiera hablado del de la reparacién en el verbo eterno, a que
le daba margen el poeta con el verso:

Jam redit & Virgo redeunt Saturnia regna:
Jam nova progenies Coelo demittitur alto &c.

aunque nos encajara (que yo se lo perdonaria) aquéllos y los dos
siguientes. Porque entonces entraba en el beneficio mas grande
que nos hizo Dios en prueba de su amor, para encender en
nuestros animos la caridad.?® Entonces imitaria a San Agustin
en varios lugares en que habla soberanamente de tan alto
beneficio y de los motivos con que nos obliga a la retribucién,”
y entonces podia discurrir largamente y a propésito, instruyen-
do en el misterio de la encarnacién, cuya fe y conocimiento
posible es tan necesario a los cristianos; y moviéndoles por su
excelencia y utilidad al amor de un Dios, que tan tierna y
liberalmente nos amé. Esto seria predicar sobre el amor de
Dios, llevando siempre a la vista la gracia e influjo del Espiritu
Santo, que vino a merecer y darnos ese verbo encarnado, sin lo
cual es imposible amar a Dios.

Pero una Pastoral que nos hace ver a Adan tendido en el
paraiso, desnudo, “que manda a los animales, y le obedecen por
el respeto que infunde la imagen de la sabiduria suprema
impresa en su semblante:*® tranquilo bajo de un cielo sereno
que no experimenta las necesidades sino para gozar de los
placeres,’! con el cielo abierto a la vista para ser trasladado a él

28. Rom. 5, 8.

29.S. Aug. serm. 142 alias 45. Deverbis Domini, & 34 ex. Homil. 50 & Enar. in
Psal. 148 n. 8.

30. Pag. 56, lin. 21.

31. Pag. 58, lin. 8 y 12.



114 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

después de una vida tan agradable,’? colocado en este mundo
visible para contemplarle, gozar de €l y elevarse a Dios por el
agradecimiento, dotado de justicia, rectitud, inmortalidad, y
hecho el soberano de todas las criaturas;”** una Pastoral como
ésta ¢de qué sirve a un auditorio cristiano? Los hombres carna-
les, que sino son toda, son mucho més que la mayor parte de él,
se sienten excitados con semejantes pinturas, no al deseo de ver
a Dios por medio de la guarda penosa de sus mandamientos, y
gozarle en el paraiso celestial; sino a la envidia de una vida
poltrona y regalada; y de imaginar que en una situacién tan
venturosa nada seria mas facil y natural que alabar al que les
habia puesto en tanta felicidad. Irritanse contra sus primeros
padres, y casi son mas inexorables que Dios para perdonarles
una transgresién, con que les privaron de vida tan dulce. ¢Pues
qué diremos cuando desde el seno halagiiefio de esas delicias
naturales nos arranca, para precipitarnos en el abismo de las
amarguras, de la languidez y de la muerte, contrarias a aquel
estado por el pecado de Adan? ¢(Cémo “no hemos de temer fijar
nuestra vista en la pintura de nuestras miserias, y creer que el
exceso de ellas en nada debe disminuir nuestro agradecimien-
t0?% Aqui nos hace el cuadro de nuestra caida en el primer
hombre con las mismas sombras horrorosas de la de Lucifer,
que pone después al lado de la nuestra.’® Nos dice que los
trabajos de esta vida no pueden en realidad ser “sino efecto del
pecado.”? Que de la separacién de Dios y la conversién de
nuestra voluntad a las criaturas, viene el atractivo delos bienes
terrenos que inflama las pasiones, y la conmocién que causa en
los sentidos quita la quietud a la sabiduria; la razén pierde su
imperio, la rebelién se manifiesta y el hombre se afrenta de
verse.”?” Vuélvese a hablar con la concupiscencia por
prosopopeya (figura de que usa con demasiada frecuencia),
como raiz de todos nuestros males, cuya enumeracién hace en
dos planas.’®

32. Ib. lin. 15.

33, Pag. 59, lin. 1.

34. Pag. 60, lin. 3.

35. Ib. desde la lin. 18.
36. Pag. 62, lin. 18.
37. Pag. 63 toda.

38. Pags. 64y 65.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO . 115

Trata después de alentar al hombre, que llora en medio de
tantos males, y dice “que ame a Dios y se consuele en Jesucristo
que puede restituirle con mayor abundancia los bienes perdi-
dos.”*® En fin, llegé el Padre Eliseo al verdadero motivo del
amor de Dios; pero todavia es menester examinar cémo lo-
propone y qué fuerza le da. Hasta aqui ha predicado del juicio,
del pecado original, de las aflicciones, y en una palabras de
todo lo que se quiera, menos del amor de Dios o de la caridad.
Los rasgos que se ven son de una especie de agradecimiento o
amor natural por la mucha bondad y amor que el mismo Dios
nos mostré en la creacién.. El que nos tuvo, dandonos a su
unigénito, es s6lo el que puede encender en nuestros corazones
la caridad que necesitamos. En Jesucristo es con efecto “donde
la bondad del Sefior debe triunfar de la dureza de nuestros
corazones.”* Pero no “porque hace servir para nuestra felici-
dad el exceso de nuestras miserias, y muda en recompensas los
mas justos castigos”, como dice su paternidad;*' sino porque,
compadecido del exceso de nuestras miserias, vino a derramar
sus. misericordias para sacarnos de ellas con su doctrina, que
nos las hace conocer; con su gracia, que nos da virtud para
remediarlas; y con su muerte, que satisfizo a la divina justicia
por la culpa, raiz de tales miserias. Ni puede decirse con
propiedad “que mudé los mas justos castigos en recompensa,”
porque esto en rigor quiere decir que la rebelién de las pasio-
nes, la muerte, la concupiscencia y todos sus efectos quedaron
con la muerte de Jesucristo hechos recompensa de sus méritos.
Lo que debia decir era que el Redentor con el poder infinito de
su sangre detuvo el brazo de la justicia, quité de las manos de
su padre el azote, y en recompensa de ella le obligé a que en vez
de los castigos que merecfamos, nos restituyese a su graciay a
su herencia, de que estadbamos privados justamente. Aqui ento-
na, aunque no muy a tiempo ni con las mejores expresiones, un
cantico eucaristico o de accién de gracias, “porque el altisimo
se ha compadecido de sus siervos, y tanto como el cielo esta
elevado de la tierra, otro tanto ha exaltado el Sefior sus miseri-
cordias®, en el cual teje con tres versos del salmo 102, que no

39. Pag. 66, lin. 5.

40. Ibid., lin. 11.

41.1Ib., lin. 13.

42. Pag. 66, lin. 21 y sigtes.



116 ‘ ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cita otros, y le concluye con el diluvio y el iris “resto ligero de
nube, el cual modificando la luz con suaves colores anuncia la
vuelta de la serenidad y la calma de las tempestades.”® ¢Qué
mas diria Calderén?

Pero el P. Eliseo no necesita de “renovar esas imagenes de
consuelo, de que usa el Espiritu Santo, para traernos a la
memoria la bondad del Sefior’*. Paréceme que podria decirle
al P. Eliseo lo que San Esteban a los hebreos, que siempre
resistian al Espiritu Santo: vos semper Spiritui Sancto resititis.*
La primera vez de sélo dos que nombra al Espiritu Santo en un
sermén, que debe ser todo de Espiritu Santo; porque el Espirtu
Santo es el amor de Dios en persona, y Dios comunicado a
nosotros en la persona del Espiritu Santo, es el principio de
nuestra caridad, el que la aviva, el que la conserva y el que la
inflama; una sola vez, digo, que le nombra, es para echar a un
lado sus expresiones, cOmo menos capaces 0 COmMo inutiles.
“;Qué necesita mas nuestro corazén para abrazarse en amory
reconocimiento que el considerar aquella augusta reparacién
que mudé en favor nuestro, cuanto se habia empleado para
perdernos (ya he dicho que esta proposicion es falsa) aquella
gracia, precio inestimable de la sangre de J. C., que nos vuelve
con la virtud la felicidad que es inseparable de ella?”*. Ahora
pregunto yo al P. Eliseo: ¢cudl es esa gracia, esa virtud, quién
es el que puede hacer que consideremoslaobradela reparacion
y que asuvistase abrase el corazén en amor? ¢(No es el Espiritu
Santo la gracia y la virtud que nos ha merecido J.C. con su
sangre? ¢No es el unico que nos ilustra, tanto para conocer los
beneficios altisimos de Dios enla reparacién, como para encen-
dernos en su amor por el agradecimiento de ellos? Pues si todo
esto es asi, y estas verdades, puede decirse que son la suma del
Evangelio; si de las cosas de Dios sélo puede hablar el Espiritu
de Dios, porque s6lo él conoce 'y las conoce?, ¢por qué ha de
desechar el P. Eliseo las imagenes de que usa el Espfritu Santo
para representarnos por este medio en la caridad? Si dijera,
pasemos de estas imagenes, que aunque dictadas por el Espiri-

43, Pag. 67, lin. 19.

44. 1b., lin Gltima y sigtes.
45. Act. 7, 51.

46. Pag. 68, lin. 2.
47.1Cor., 2, 11.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 117

tu Santo, s6lo pintan bondades naturales a las obras de genera-
cién, por la cual logramos la comunicacién de ese mismo
espiritu divino, que ilumina, mueve y produce en nosotros la
caridad efectiva, entonces hubiera dicho muy bien y encami-
nandose a hablar dignamente del beneficio de la reparacién,
capaz de mover al amor divino. Pero nada hallaremos menos
gue eso.

Pone con San Pablo la prueba del amor de Dios para nosotros
en habernos dado a su unigénito; saca con el mismo apéstol, sin
dignarse de citarle, las consecuencias de cuanto debemos espe-
rar de su divina caridad: la confianza que nos infunde contra su
ira “el medianero que viene a arrojarse entre nosotros y su
padre para detener sus rayos,* cuya satisfaccién mas copiosa
que nuestras maldades no deja ya derecho alguno a la vengan-
za”*%. Ningtn teélogo excusara de temeraria esta Gltima propo-
sicién. Es verdad que la redencién fue superabundante, pero
también es cierto que es menester la aplicacién de ella a cada
uno de los hombres para que el Sefior no use de aquel derecho,
y que para la aplicacién ha de concurrir, entre otras cosas,
nuestra cooperacion. Si tamen compatimur &c.*° Eleva al grado
de sublime la perspectiva que ofrece el plan de la redencién en
la ejecucién, si se atiende a la serie de las profecias (que fue
sobre lo que debi6 hablar en el Sermén de la incredulidad, y es
muy ajeno de éste), sacando por consecuencia de todo lo que ha
dicho: “ved ahora, catélicos, cémo la armonia nacié del centro
del desorden y la felicidad del extremo de la desgracia.”'
iDigna consecuencia de semejante discurso, y desatino natural
de quien viendo a la luz del sol “las proporciones exactas que
despiertan la idea de perfeccién impresa en el alma”?, no se
cuida de la luz de las escrituras ni de la teologia para conocer
las proposiciones exactas, con que debe hablarse de Dios. Si la
armonia es el verbo encarnado, ¢quién le ensefio al P. Eliseo a
decir la tonteria de que nacié del centro del desorden? Si la
felicidad consiste en conocer a Dios y amarle por si mismo, si
este conocimiento y amor no puede venir si no es del Espiritu

48. P4g. 69, lin. 3, repeticién T. 1., Pag. 100, lin. 1.
49. 1b., lin. 13.

50. Rom. 8§, 17.

51. Pag. 70, lin. 20.

52. Pag. 55, lin. 4.



118 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Santo, comunicado a nuestras almas por los méritos de Nuestro
Redentor ¢no serad temeridad decir que esa felicidad nace del
extremo de la desgracia? Va mucho, como dijimos arriba, de
que nuestras miserias fuesen el motivo de la reparacién a que
el Redentor naciese del centro del desorden y el Espiritu Santo
del extremo de la desgracia. Y si “es verdad (como en efecto lo
es), que la rectitud de la razén, la inmortalidad y el imperio
absoluto del alma sobre el cuerpo, no se nos ha restituido con
la justicia, si la voluntad es todavia tan débil y esta en peligro
la virtud, ¢cé6mo es que la gracia del medianero estd con
nosotros y nos hace triunfar en nuestra flaqueza del enemigo
que nos venci6?* Sia pesardela intervencién del medianero es
preciso confesar que caminamos como los Israelitas por un
desierto y por una arena abrasadora que engendra serpien-
tes”%, ;dénde esta la felicidad restituida? (Coémo es que Dios ha
perdido el derecho a la venganza? Responde el P. Eliseo “que
tenemos, como los israelitas, remedios para todos estos males.
Hallamos en el cuerpo de J.C. el mana que fortalece nuestras
almas, la fuente, que apaga nuestra sed, la columna de luz que
nos gufa, la sefial cuya virtud sana de las mordeduras de las
serpientes ponzofiosas, es a saber: J.C. crucificado”%. De aqui
infiere que aunque “los beneficios de Dios en la creacién eran
preferibles, mueven mas nuestro afecto en la redencién, si
contemplamos los males de que ésta nos liberts”¢. {Raro con-
traste! Acaba de manifestar que después de la redencién cami-
namos todavia por el desierto entre mortiferas serpientes, con
hambre, con sed y acosados de todos los males, y sin mas que
ponernos a la vista el cuerpo de J. C., quiere persuadirnos de
que “de este modo la clemencia divina, volviendo a lucir como
los primeros rayos dél sol después de un tiempo tempestuoso,
en que los truenos consternabanla naturaleza, infunde un gozo
méas vivo en los corazones;”S como si con sola la accién de
morir J.C. se verificasen todos los efectos admirables de la
redencién, y consiguiésemos la felicidad eterna. Asiparece que
lo creia el P. Eliseo, pues alabando a renglén seguido las

53. Pags. 70, lin. 22, y 71, hasta la lin. 12.
54. Pag. 72, lin 2.

55. Ib. desde la lin. 7.

56. Pag. 73, lin. 9.

57. Ib.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 119

misericordias de Dios en J.C. dice, “y si mi salvacién esta en
vuestras manos, ¢no es preciso que piense que mi felicidad esta
maés asegurada que si dependiese tinicamente de mis propios
esfuerzos?”>%. ;Quién ha pensado hablar de la piedad de Dios en
estos términos, tan a propésito para producir una confianza
vana? Lo peor es que luego hace otro interrogante:” “¢No es
ésta la confianza que deben inspirar los ministros de vuestra
palabra?”3®. Ni por pienso, P. Eliseo mio; ni por pienso. V.P. lo
trastorna todo y saca unos predestinados de malisimo caracter,
y muy diferentes de los que forma J.C. en su Evangelio.
Cuando V.P. predique que toda la beneficencia con que Dios
traté al hombre en su creacién, tanto en el orden de la natura-
leza, libertandole de los afanes del trabajo, de las incomodida-
des delos elementos, del dolor, dela enfermedad y de la muerte;
como en el de la gracia, dotandole de todas las virtudes en un
alma ilustrada, al que avasallaba sus pasiones por el amor que
ardia en ella su Creador, el cual podia fomentar sin dificultad
con aquellos auxilios; no tendiéndose sobre la alfombra verde
del paraiso a deleitarse en los bienes que se le habian concedi-
do, y a gozar a pierna suelta del placer con la satisfaccién.de
que estaba mirando el cielo abierto para pasar alla sin mas que
agradecer, como su paternidad la pinta; sino elevandose por
todos y cada uno de estos dones, y en cada accién de su goce al
amor de su creador por su propia bondad. Que toda esa gran-
deza,y felicidad la habiamos perdido sin arbitrio humano para
la restauracién, y caido por el contrario en todas las miserias,
que trae consigo el pecado con la separacién de Dios. Que en
medio de esa imposibilidad de nuestra parte, y de la soberana
justicia que Dios tuvo para abandonarnos, se condolié de
nosotros y determiné unirse con nuestra carne en la persona
del Verbo, para que asi pudiese un hombre Dios satisfacer a un
Dios ofendido. Que este Salvador, dando en su persona la
satisfaccién de que éramos incapaces, nos libert6 de la pena del
pecado original, y nos dio medios de satisfacer por los pecados
que después cometiésemos por nuestra flaqueza o nuestra
malicia; y con que poder precaver la caida (medios que no tuvo
Adén en el paraiso, y por eso abundé mas la gracia del hombre

58. Ib., lin. 14.
59. Pag. 74, lin. 16.



120 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

celestial en la redencién).®® Que por los méritos de su mismo
hijo nos dio también después de su muerte su divino espiritu,
etc.,y finalmente, que estos beneficios, aunque no se consiguen
s6lo con haber encarnado y muerto J. C. ni nos restablecen por
la regeneracién en la justicia original y su preciosisimos gajes,
son todavia méas apreciables que los que con aquella justicia se
le dieron a Ad4n, porque éste luego que pecé se vio condenado,
se encontré sin sacramentos, no veia redentor ni esperaba un
paracleto, todo lo cual tenemos nosotros en el orden de la
reparacién. Cuando V.P. vuelvo a decir, haya predicado y
fundado todo esto, y manifestado que sélo la luz y la gracia del
Espiritu Santo, que nos adquirié con su sangre el medianero,
podia abrir los ojos de una razén ciega y levantar a Dios un
corazén muerto y convertirlo en tierra, entonces podra decir
San Pablo que donde abundé el delito, fue mayor la gracia,®
que fue la misericordia y maravilla de la separacién que ladela
creacién,®? porque fue mayor la caridad del padre del hijo
prédigo cuando le recibié y cortejé después de haberle abando-
nado y malgastado sus dones, que cuando le engendré: este
mismo hijo se sintié mas tocado al amor de su padre, recibién-
dole en sus brazos, echandole la estola al cuello y preparando
un convite para celebrar la vuelta, que cuando le dio su legiti-
ma.%

Si, P. Eliseo; en esta conformidad, y otras semejantes es que
se recomienda a los cristianos la beneficencia altisima de Dios,
para excitarles a su amor. Todo aquello de la creacion es mucho
menos, y asi ha de tocarse con brevedad. Que “nosotros somos
los artifices de nuestra desgracia.”® “Que los trabajos de esta
vida no pueden ser sino efecto del pecado.”®® “Que los hijos de
Adan llevan sobre si un yugo pesado desde el dia que salen del
seno de su madre hasta el dia de su sepultura;”®® son unos
principios ciertos, dignos de que se aclaren en estilo mas
perceptible, y que se dilaten en un sermén de otros asuntos; en

60. Ib., lin. 20.

61. Rom. 5, 20; Eph. 1, 8.

62. Rom. 5, 20; Ef. 2, 4-7 supra.
63. Missain Preparatione calicis.
64. Luc. 15, 20-24.

65. Pag. 60, lin. 6.

66. Pag. 62, lin. 18.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 121

el del Amor de Dios no es menester dieciocho paginas para decir
cosas trivialisimas, sin novedad que el estilo poético, y algunos
pensamientos poco exactos. Comienza® por el cuadro de la
creacién, impertinentisimo en realidad en aquel lugar que debia
ocuparse en cosas de 6rden superior. Esto es lo que reprende -
Horacio y todos los retéricos, pintar el gallo desde el huevo; y
aqui es més reprensible, porque con esa extensién en cosas de
corto influjo, se dejan de tratar las mas principales y mas altas.
Cuando parece que se encamina a hablar de la reparacién por
medio de J.C., apenas toca en el nombre, comienza‘a saltar a las
profecias, dice dos palabras, con poco tino, sobre la gracia;
vuelve a los efectos del pecado y dice que hallamos en el cuerpo
de J.C. el mana, la fuente, etc. sin explicar cémo ni cuando. Yo
dejo la que quisiere contemplarlo, si leida la primera parte de
este sermoén se siente movido por ella al amor divino.

La segunda parte de este discurso es mas rara. Toda ella se
compone de varios fragmentos de los Sermones de Massillon
para el dia de Todos los Santos, Tom. I; de la Purificacién, Tom.
II; de la Pasi6n, Tom. VI; del tercer Domingo de Cuaresma, y de
la paréfrasis del salmo 18, Tom. IX; pero siendo unos mismos
los pensamientos y las expresiones, salen tan desfigurados de
mano del P. Eliseo, por disfrazarse, que ni hacen la impresién
de su original ni tienen la belleza y claridad de él. Por otra parte
vienen forzadisimos, y son del todo impertinentes para el
asunto del amor de Dios; como que Massillon los trae, unos
para probar la felicidad de los justos por las luces de la fe y las
dulzuras de la gracia; otros para manifestar que la divina
clemencia conmuté la pena de muerte que merece el pecador en
el continuo sacrificio de sus sentidos; unos para convencer la
evidencia de laley por la propia conciencia del pecador, y otros
para descubrir la miseria de los grandes, que abandonan a Dios
por la mayor violencia de sus pasiones y variedad de sus
antojos. Todo lo cual sélo a rastras puede venir en un sermén
sobre el amor de Dios.

Al principio confiesa el P. Eliseo la inutilidad de su primera
parte, y de aquel cuadro delineado porla mano del Creador,*® en
que pint6 feliz al hombre: “los cielos, (dice) y la tierra publican

67. Pag. 64, lin. 1.
68. Pag. 52, lin. 19.



122 ‘ ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

vuestra bondad; nuestro corazén no esta sordo a su voz; y siel
amor que exigis de nosotros no fuese méas que aquel primer
impulso de la gratitud que excita la impresién del beneficio,
todos los hombres os amarfan en vuestros dones. Pero la
caridad etc.”® Si a alguno ha podido parecerle duro nuestro
examen, no puedo darle mayor desengafio de mi sinceridad.
Agquf hace una bella descripcion de los soberanos efectos que
produce el amor de Dios, diciendo “que es un afecto que domina
todos los movimientos de nuestra alma, sujeta todos nuestros
deseos a la ley, sacrifica todas nuestras pasiones al buen orden
y nada deja en nosotros que no sea propio de la virtud””® Esto
es cierto, pero es menester que nos ensefe en qué consiste ese
afecto, obrero de tantas maravillas, y cémo se logra. Esto serd
predicar del amor Dios. Asegura, “que el amor no llega a tener
tanto imperio, si no es que el corazén emplee toda la actividad
con que apetece la felicidad.””. Es verdad; pero es falso que
“ssta sea la fuerza que nos arrastra, y éste el moévil que da todo
el impulso, y que ninguna otra causa puede producirlo o des-
truirlo; que la gracia s6lo puede modificar su movimiento del
mismo modo que larazény las pasiones.””? Esto es falsisimo, y
algo mas. La gracia es la causa principal del amor divino, sin la
cual ni aun el primer pensamiento ‘de amar a Dios somos
capaces de formar por nosotros mismos;”? de suerte que aunque
rniosotros cooperamos con nuestra libre voluntad, y el Espiritu
Santo no obra en el corazén del hombre como una maquina
inanimada,’ con todo, el acto de amor de Dios sobrenatural y
divino se atribuye con toda principalidad a Dios, o a su gracia,
como causa que obra en nosotros el querery el ejecutar.” Este
es el dogma catélico enteramente contrario a la proposicién de
Eliseo. Lo que salva al P. Eliseo, pero no a su sermén, es que al
fin de ¢l, hablando de la oposicién de nuestras pasiones con la
ley de Dios, y de la separacién que hace el pecador con la culpa,
exclama as{: “{Oh Dios mio, y qué separacién! 1Y quién podra

69. Pag. 76, lin. 12.

70. Ib., lin. 21 y toda la pag. 77.
71. Ib., lin. 12.

72. Pag. 78, lin. 1.

73. Ib., lin. 5.

74. 2 Cor. 3, 5.

75. Conc. trid. Ses. VI Can. IV.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 123

unir estas distancias! Sélo vuestra gracia, que de un extremo
del mundo al otro todo lo abraza, todo lo dirige y todo lo
penetra con un poder invencible, que fijalos deseos del corazén
por el amor dominante de vuestra ley, y perfecciona la libertad
bajo el imperio de la caridad.”’® Esta es la conclusién de su
sermén verdaderamente catélicay verdaderamente contraria a
la antecedente, que es en rigor, cuando menos, semipelagiana.

Dice “que el amor de nuestra felicidad, que es inseparable del
de Dios, es el poderoso motivo que propone para unirnos a
Dios.””” No hay duda que el que aspirare a la bienaventuranza,
es menester que amar a Dios, pero también es menester que se
le ensefie que ame a Dios no es afecto tan sensible que pueda el
hombre conocer cuando estd unido con Dios y le ama como
debe, sin otra gracia especial que se lo revele,”® y que s6lo puede
tener una probabilidad por la guarda de los mandamientos, la
buena voluntad a abrazar todo lo que fuere conforme a la
voluntad divina, hasta sacrificar la salud, los bienes, el reposo,
la honra y la misma vida, en que consiste lo que el mundo y los
hombres tienen por felicidad; y esto es lo que no hace el P.
Eliseo. Lo primero que nos ensefia el Espiritu Santo para entrar
en el servicio de Dios es la preparacién del 4nimo para pasar
por las tribulaciones y las tentaciones.” Lo mismo nos exhor-
tan Pedro, Juan y Santiago repetidisimas veces en sus cartas.
En fin, el mismo J.C. nos ensefia que ese es el espiritu de su
Evangelio.’ Es verdad que el poder soberano de la gracia
ocurre a endulzar las amarguras mas crueles de los justos, aun
cuando llega su afliccién al estado de cansarse de la vida, como
lo experiment6 el apé6stol®!, que entre los méas importunos
combates de la carne, en que parece inevitable el incendio, sirve
de abundante rocio, que le apaga;?* y que la sangre que se vertié
en la cruz es la que hace ligera la de los justos.® Pero predicar
a los hombres carnales que el amor de la felicidad en este

76. Pag. 100 4 lin. 3.

77. Philip. 2, 3.

78. Pag. 79, lin. 5.

79. Triden. sup. cap. IX.
80. Ecli. 2, 1.

81. Math. 16, 24 & alibi.
82.2 Cor. 1, 8.

83. Rom. 7, 25.



124 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

mundo es el més poderoso motivo que debe excitarles a amar a
Dios, es una especie de paradoja. Que manifestadas las penas
dela mortificacién cristiana, se contraponen con las del mundo
y conlas que trae el placer de los sentidos, y se concluya que son
mas llevaderas aquéllas que éstas, por los auxilios, por los
medios y por los premios eternos, ya lo entiendo y son méaximas
de los santos padres. Pero los motivos poderosos para amar a
Dios y guardar sus mandamientos consisten esencialmente en
la grandeza de su amor para con nosotros, manifestada en
tantas obras, digna cada una de muchos discursos instructivos,
edificativos y patéticos, en la soberania y certidumbre de unas
promesas tan altas, como la de que habitard de asiento en
nuestros corazones;® que sera con nosotros en las tribulacio-
nes: finalmente en la de la eterna felicidad, vista y goce de su
ser. Sobre todo, porque habiendo de ser el mismo Dios el
principio y el agente principal de nuestro mérito para tanta
gloria, cifra nuestro trabajo, solicitud y diligencia en la vigilan-
cia y atencién, orando y pidiendo con la certidumbre de alcan-
zarlo asi todo;®® por lo cual recomienda tan altamente J.C. y
después de él los apéstoles, la Iglesia y los padres la practica de
la oracién, y unos de estos la llamé omnipotencia supplex, que
quiere decir poder ilimitado, que lo hace todo rogando. Por el
contrario, digo del Sermén del Padre Eliseo sobre el amor de
Dios, discurso infructuoso que reduce la caridad a voces.

84. Matth. 11, 29, 30.
85. Joan. 13, 23. I1L.




VIII
EXAMEN DEL SERMON SOBRE LA AMBICION
Tomo II, Pag. 1

Volvamos un poco atras, esto es al primer sermén del segun-
do tomo sobre la Ambicidn, por la misma razén que dimos al
principio del capitulo antecedente, pues también en éste se
observa el estilo propio del P. Eliseo de tratar la moral cristiana
y sus asuntos sin relacién alguna a la santidad del Evangelio,
sin respeto a la perfeccién espiritual de sus oyentes, y sin mas
mira que la temporal de la sociedad y el orden publico, que le
hace perder de vista casi enteramente el espiritu de J. C. en su
doctrina y el objeto esencialisimo del ministerio apostélico.
Hasta aqui hemos manifestado, no sin dolor, cuanto papel hace
en los discursos el P. Eliseo esta mania, que asi puede llamarse,
pero todavia tiene mas juego en el Sermén de la Ambicidn.

Apenas se acuerda del Evangelio cuando discurre sobre ella,
si no es en la salutacién, para deducir el asunto. Ante todas
cosas, es de notar que desde el exordio comienza ofendiendo
nuestra piedad y lastimando a los ofdos catélicos, especialmen-
te de los espanoles, con sus negras expresiones contra la santa
Salomé. A esta mujer tan justa, que venera la Iglesiay coloca en
sus altares como una de las primeras que a imitacién de los
apéstoles, conocieron y siguieron al Mesfas, le obsequi6 con
sus oficios y facultades, le acompafié con ternura al patibulo, le
buscé muy temprano en el sepulcro y perseveré toda su vida en

125



126 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

la mas fiel observancia de sudoctrina, la pinta el P. Eliseo como
un monstruo abominable. Su indiscreta peticién para que J.C.
colocase a sus hijos en las primeras sillas, la gradua “de la
solicitud mas viva que jamas se vio, y a ella de madre ambiciosa
y la menos juiciosa que hubo jamas para pedir.”! Dice, “que se
dejo llevar de los apetitos mas desenfrenados,? que usurp6 las
facultades de Dios,? que se vali6 de medios injustos, usando de
tramas ocultas, de adulacién y de las mas vivas suplicas,* que
autorizé en sus hijos aquella presuncién, que haciendo las
veces de la capacidad necesaria, anuncia desde luego un abuso
inevitable de la autoridad,’ que la viveza de su solicitud no es
més que efecto de la codicia, de la ignorancia y de una ridicula
vanidad;® que la vileza de las diligencias del ambicioso y la
depravacién de su corazén, a quien el delito no cuesta ya horror
alguno, se observan en el proceder de la madre de los hijos del
Zebedeo, la cual usa de toda la bajeza de los respetos que
inspira la adulacién, afecta un lenguaje lisonjero y servil,
tributa honores divinos para obtener favores humanos;’ y que
la presuncién es la cualidad mas sefialada que se nota en el
caracter de sus hijos y que llena su imaginacién de ideas de
fausto, y deslumbrada con el falso brillo de un imperio fantas-
tico etc.”® No gasta por cierto el P. Eliseo colores tan negros
para pintar a un libertino. Entre los inumerables cuadros de
que se compone su obra, ninguno es mas singular que el de
Santa Maria Salomé, pero yo aseguro que estos colores no los
molié el Espiritu Santo, ni dirigieron el pincel los padres de la
Iglesia.

Dos evangelistas cuentan el hecho que da idea a esta pintura,
y son San Mateo en el cap. 20, y San Marcos en el 10, el cual no
hace mencién alguna de la madre, como San Mateo. Né6tese en.
ambos que J.C. encaminé la repuesta de la tal peticién, no ala
madre, sino a los hijos. ¢Y cudl fue esa respuesta? No sabéis, les

. Pag. 1, al princ.

. Pag. 2, lin. penilt.
. Pag. 3, lin. 9.

. Pag. 4, lin. 6.

. Ib., lin. 14.

. Pag. 14, lin. 2.

. Pag. 22, lin. 10.

. Pag. 35, lin. 2.

00 ~1 O\ Ut W=




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEQO 127

dice el Sefior, lo que pedis. Bien se conoce que traslucian en
ellos la indiscrecién de su demanda, ocultaronse de los demas
para hacerla y aun separados, advierte el Criséstomo, que se
avergonzaban, y se valieron de la interposicién de su madre:
Pudore victi, matris patrocinium assumpserunt,’ en que se ve
que no eran tan presuntuosos, faustosos y deslumbrados como
los hace Eliseo en su cuadro. A favor de 1a madre es de advertir
que en la soledad tenia todavia empacho de hacerla saplica que
le habian sugerido sus hijos, fue necesario que el propio J.C. la
provocase a declararse, preguntandole qué queria ¢quid vis?
Esta observacién, que es del glorioso P. S. Bernardo!?, borra
todo el cuadro del P. Eliseo y desmiente aquella solicitud mas
viva que jamdas hubo, aquel desenfreno de apetitos, aquellos
medios injustos; aquella vanidad ridicula, aquella vileza en las
diligencias, aquel descaro que ha perdido el horror alos delitos,
y aquella usurpacién de los dereches divinos. En vez de viveza,
codicia y solicitud, muestran en su pretensién el encogimiento
y el rubor que caracterizan su sexo, y aun su religiosidad;
descubre un alma, que aunque tocada del afecto maternal, nila
arrastra una ambicién desmesurada ni mira con indiferencia el
crimen cuya sola sombra, mal representada, la asusta y ame-
drenta de suerte que antes de llegar a desplegarse sus labios, es
preciso que la anime el mismo a quien va a pedir.

San Jerénimo dice,'' que conociendo el Sefior que su peti-
cién venia mas de sus hijos que de ella, dirigié su repuesta a
aquéllos, y que aunque todos parecen reos de ambicién, es méas
disculpable la madre y mucho mas digna de perdén, porque
pide con un engafio mujeril, por afecto de piedad, y con igno-
rancia de lo que pide. San Ambrosio la excusa por la razén del
carifio, que es natural a las madres, de la avanzada edad en que
se hallaba, del desamparo en que la ponia la separacién de sus
hijos por seguir al Salvador; y asf sélo la culpa de error, y ese
propio error lo disculpa con el amor, etsi erro pietatis tatem
error est; y aunque al parecer avara en el deseo, estima el santo
su culpa por venial, porque no pide bienes, sino gracia, y
claramente dice que no hizo sin rubor su peticién, neque

9. 8. Joan. Crisos. Hom. 66 in Math.
10. S. Bern. Ep. 126 ad Episc. Aquit.
11. S. Hyer. in cap. 20, Math.



128 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

inverecunda petitio. Llamala madre anciana, religiosa en su
conducta mater atate longeva, studio religiosa."?

San Fulgencio le da un colorido todavia méas gracioso. “Esta
bienaventurada madre, dice, habia aprendido por la leccién de
las Sagradas Escrituras que la grandeza de J.C. era tal que los
querubines servian de silla a su trono sedet super cherubin,'?
que era el sefior de los cielos, y por eso se acerca a ser ilustrada,
se postra delante de ¢] como esclava y le pide no cosas terrenas,
sino del cielo, donde penetraba que tenia su dominacién. Mues-
tra su confianza (parte tan esencial de la oracién) conlavoz dic,
di o manda; y pues con sélo decirlo has hecho el cielo ylatierra, -
también con una palabra prepararas a mis hijos el trono celes-
tial. jOh mujer en el sexo, tu afecto materno ha pasado mas alla
de la humana dignidad! Predica J.C. desde el patibulo de una
cruz, y ta conoces ya su verdadero imperio; él anuncia que
subia a Jerusalén donde seria vendido y crucificado, tu llegas
a pedirle por tus dulces hijos. {Oh mujer, dichosa madre de
unos hijos santos; ta has predicado en el mérito a los bienaven-
turados y te has adelantado sobre el honor de los angeles! ¢No
te basta, que del ejercicio humilde de pescadores, en que les
habias educado, les hayas sacado para predicadores grandes?
¢Después de las redes pides el cielo, después del anzuelo el
Evangelio, y después de la barca el trono?” ¥ {Cuéanto va de estos
colores y pincel a los del P. Eliseo!

Los santos padres que han comentado este pasaje, mas bien
se descargan a imitacion del Salvador, contra los hijos que
contra la tierna y anciana madre, atribuyéndoles el pecado de
la ambicién. San Agustin'® no duda llamarles también sober-
bios por la confianza con que respondieron que podian beber el
caliz. Con todo, esos mismos padres reconocen que todo lo que
en ellos parecia ambicionar, temeridad y soberbia, mas era
ignorancia que otra cosa. Este error de que principalmente les
acusan, aun lo disculpan con la falta de las luces de la fe, porno
haber recibido todavia al Espiritu Santo. Vese esto claramente
en los lugares citados de San Juan Cris6tomo y de San Bernar-

12. S. Amb. lib. 5 de fide ad Grat., cap. 2, vel. 31.
13. Isai., 37, 16.

14. S. Fulg. Serm. de fil. Zebaedei.

15. S. Aug. Ener. in psal. 103, Serm. 3.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 129

do. Muy distante el Santo Abad de precipitarse con la poca
caridad y demasiada desedificacién del P. Eliseo, distingue dos
géneros de ambicién: una sobria y en cierto modo oculta, que
obra con precaucién, aunque no sin culpa: moliens saltem
caute, & si non caste; procura avanzarse, pero no se aleja de la
sombra del pudor, y aunque no teme a Dios con aquel temor
saludable que es menester, conserva todavia la honestidad,
respeta a los hombres y se sonroja con la vista del publico. Tal
fue, en su sentir, la ambicién de los discipulos, que el P. Eliseo
eleva con temeridad y con escandalo al ultimo exceso. Sobre
todo, la prueba mas concluyente de la venialidad de su pecado
se conoce leyendo tres lineas mas del propio Evangelio. Cuando
Santiago y Juan habian ya consumado (si es licito decirlo asi)
su pecado con la respuesta arrogante del possumus, que afa-
dieron a la necesidad de la peticién, ¢qué les dice J.C.? Promé-
teles que derramaran su sangre y apuraran las amargas heces
del caliz por su amor; que fue, como dice un santo, otorgarles
toda su peticién y colocarles a su diestra, elevandoles al reino
de los cielos por el martirio; y a su siniestra, concediéndoles en
el mundo la alteza del ministerio apostélico. Si su pecado
hubiese sido tan atroz, no era posible que el justo juez les diese
tan inmediatamente el mayor premio.

La piedad de la religién y la devocién tan particular que
profesamos a los santos, especialmente a Santiago, que nos ha
destinado el cielo por tutelar y patrono, al cual debemos tan
sefialada proteccién, me han llevado casi insensiblemente a
hablar mas de lo que queria en este punto. La unién de los
rasgos, con que el P. Eliseo hace la pintura detestable de tal
madre y tales hijos, es suficientisima para recoger su Sermoén
de la Ambicién, indigno, no digo de las manos de un espafiol,
sino de las de cualquier catélico. Hay algunos que se interesan
demasiado en encarnar la cuchilla de la censura en cuanto nos
toca, sin perdonar lo mas sagrado. De los otros apdstoles refiere
arenglén seguido el Evangelio que se indignaron con la preten-
sién delos dos hermanos, sobre lo cual dice San Juan Criséstomo
que mostraron aquella emulacién carnal que suele hervir en los
pechos de los palaciegos del mundo; esto se arrimaba mas al
asunto del P. Eliseo, le daba materia de ampliacién, y ni una
palabra dice de ellos. Si ¢l hubiese pensado, como debia, en
hacer un sermén verdaderamente moral, oponiendo a la ambi-



130 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cién la virtud de la humildad, y a la inclinacién al vicio el
contraste de la gracia; ni hubiera tenido necesidad de recargar
contra la santa madre y contra los gloriosos hijos, ni dejara tan
al descubierto su piedad. Pudo hablar de su peticién-indiscreta,
para deducir el asunto y tratar después cémo se introduce la
ambicién en el corazén, c6mo le domina, cémo lelleva a apechu-
gar con cuanto se le oponey cudntos estragos causa; y manifestar
que sélo la humildad sostenida y animada de la gracia, es la que
puede impedir su introduccién, progresos y perniciosas opera-
ciones; pero suponiendo que lo que en aquellas almas sencillas,
no ilustradas todavia, ni fortalecidas por el Espiritu Santo, era
puramente error, conforme al Evangelio, nescitis, es en nosotros
un afecto desordenado que con facilidad pasa a ser soberbia, se
acompafia con la envidia, produce todas las bastardias de ésta,
es el vicio y trastorno de las cortes, y cuanto hubiese estimado
conveniente para combatir una pasion tan infame como peligro-
sa, tan aborrecible, como funesta.

Eliseo, lejos, segun su préctica ordinaria, de seguir estos
planes arreglados, ni se acordé en su discurso de otro lugar del
Evangelio o de las Santas Escrituras, ni vio los santos padres
quele han comentado; nile pasé porlaimaginacién lavirtud de
la humildad, que es cosa bien notable en un sermén contra la
ambicion. No sé si el nombre solo de aquella virtud sonaria mal
en su auditorio, y si el recomendarla, pareceria bajeza, y se
ocup6 todo, con mayor esmero que en otras veces, en tratar de
la utilidad y perfeccién de la sociedad y del orden piiblico. Da
lastima verle tirando todas sus lineas a este objeto: “Blamor del
bien publico (dice) es el dnico motivo que debe animarnos enla
solicitud de las dignidades”.!® “El que en la eminencia del
puesto antepone el placer de hacer feliz al préjimo al esplendor
frivolo que sélo lisonjea la vanidad, es el modelo mas perfecto
del Ser Supremo.”!” Tiene esta proposiciéon su aire de moral, si
aquel placer en la felicidad del préjimo y desprecio de la
vanidad, nacen de la caridad cristiana; esto €s, si el que coloca-
do en la eminencia es animado en todo del amor de Dios, y
arregla por él cuanto obra; pero el P. Eliseo ni nombra aqui la
caridad ni a Dios: por nosotros; por nosotros, y por nosotros es

16. Pag. 6, lin. 10.
17. P4g. 8 toda.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 131

que lo hace todo, y lo que le pone en movimiento, “no dice que
sea el amor de Dios, sino... que el amor del bien publico, la
prosperidad de la patria y la felicidad de los demés son los
motivos que deben estimularnos en la pretensién de los hono-
res”!8... y si por nosotros y por amor del bien publico obra el
hombre, es impiedad llamarle modelo el mas perfecto del Ser
Supremo. Este es un principio de paganismo-honrado, el len-
guaje de los fil6sofos y la doctrina de Sécrates y de Plinio, mas
no la de J. C. Ninguno de aquellos sabios ensefi6é la humanidad
de otra suerte; pero ni ellos ni los principes, o grandes que se
gobernaron por tales maximas, pudieron excusar la vanidad y
lisonja del amor propio tan inseparable, sin el auxilio de la
gracia, de las acciones grandes; ni merece que se le tenga por
modelo, y modelo el méas perfecto del Ser Supremo. Aquél es
modelo perfecto del Ser Supremo, que amandole en todo, y

_sobre todo, del mismo modo se ocupa en las cosas chicas que en

" las grandes, tengan o no relacién con la utilidad de los demas,
por sélo €l fin de agradarle.

No es creible que el entusiasmo del P. Eliseo por la patria, la
sociedad y el bien piiblico, llegue al extremo de no excluir del
plan de sus sermones a los que obran por pura vanidad; ni yo me
atreveria a decirlo, si él no se explicase en términos tan claros
como-éstos:

.

“Si alguna vez el amor de la gloria mundana acompa-
fia a estos motivos, es porque el hombre esclavo de la
concupiscencia se atribuye injustamente a si mismo
unos talentos que sélo debe referir al autor de todos los
dones; a lo menos esta pasién, aunque injuriosa al
Creador, no perjudica a la sociedad siempre que apetece
la gloria para cumplir con su obligacién y mirar por el
orden y felicidad publica™.

iQué proposicién tan indigna de los labios de un predicador,
y carmelita descalzo, aprobar acciones injuriosas al Creador!

18. Pag. 9, lin. 3.
19. Pags. 9 y 10.



132 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

En la boca de los fiscales de un soberano catolico aun serian
escandalosas; porque, aunque al interés de los principes nada
importe que los vasallos obren por vanagloria o por religién,
con tal que lo hagan por cumplir con su obligacién y mirar por
el orden y felicidad publica; con todo los principes que son
religiosos, desearian que fuesen animados los suyos por el
motivo eficaz e invariable de la sumision evangélica, que acri-
sola y afianza mas que la vanidad las almas fieles en la subor-
dinacién. Si el P. Eliseo no condena estas acciones, ¢por qué
dice que es falsa la honradez del incrédulo, y que los motivos
que le deja su secta son suficientes? jNotable contradiccién!
¢Pero cuando ha podido contarse en el P. Eliseo y su moral con
un sistema constante por principios? Defecto casi inevitable,
en el que predica robando de unosy de otros. Si los mismos
paganos que aplaudian sus héroes cuando se sacrificaban por
la patria, y cuando fijaban su atencién en la felicidad publica,
hubiesen creido que obraban por un espiritu injurioso al Ser
Supremo, en vez de elogios le hubieran tributado desprecios,
segun las méximas de su teologia. Lo peor es que aun se
adelante el P. Eliseo a decir que los motivos del amor de la
patriay del bien publico son laraiz, no s6lo de la emulacién que
eleva el alma, destierra la pereza, desvanece la ociosidad y
coloca la piedad en el cumplimiento de la obligacién; sino que
produce pontifices sabios en la ley del Sefior; vigilantes sobre
su rey, celosos e intrépidos en conservar la pureza de la fe, de
las costumbres y de los derechos del santuario. {Qué trastorno!
La caridad sola es la que puede producir estos admirables
pontifices: el deseo del bien publico, dela felicidad del préjimo,
y de las obras que lo comprueban, son centellas de aquella
caridad, la cual no pocas veces se hallara embarazada en
conciliar intereses opuestos.

Para poner perfectamente en claro la mania del P. Eliseo o el
entusiasmo de colocar el bien ptblico en el centro de nuestra
conducta, al cual miren y del cual nazcan todas las acciones,
juntaremos los pasajes mas principales de este Sermén sobrela
Ambicién. De ella dice “que degrada y envilece al hombre,
sofocando en su corazén el amor del bien publico tinico motivo
de las almas virtuosas,?® que el hombre no aspirarfa a las

20. Pag. 15, lin. 13.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 133

dignidades, y huiria de ellas si el amor del bien piiblico domina-
ra en su corazén;?! nosotros no debemos sino a la patria el
sacrificio de nuestra libertad;?? si el hombre no llevase otra
mira en la solicitud de las dignidades, sino el bien publico, la
utilidad de la patria y la felicidad de los ciudadanos, no cono-
ceria otros medios etc.”?® La fe y la religién vienen como por
afiadidura; pero el contraste esencial de la ambicién es el bien
publico...” jAh, y'cuéan diversamente discurrirfa el hombre si
considerase bien la verdadera grandeza, y si el amor del bien
piiblico dominara en su corazén!”?* Si alguna vez une con los
principios sociales la virtud, habla de ella en un sentido equi-
voco, semejante al que usaban Sécrates, Platén y Séneca. Si
para prueba o confirmacién de algin pensamiento trae ejem-
plos de la historia sagrada como el de Aman, Atalia, Jasén,
Absalén, Achitophel y otros, no los trata como cosas en que ha
puesto la mano el Altisimo, en que brilla su justicia y en que nos
ensefia el Espiritu Santo a huir y aborrecer la ambicién; vienen
en su discurso del mismo modo que la historia de un mandarin
de la China que se hubiese desgraciado o la de una Cleopatra.
En una palabra, ni éste ni la mayor parte de los Sermones del
P. Eliseo, son, como debian, un templo, en que la representa-
cién de las iméagenes sagradas mueve a la imitacién de las
virtudes cristianas, al sacrificio de las pasiones y al cumpli-
miento de las obligaciones por el amor de Dios; sino una sala
colgada a la moda que entretiene con paises y divierte con el
gusto de su vestuario, colgadura y bagatelas.

Cuando entre estas lecciones paganas resaltan algunos ras-
gos de moral mas cristiana y de este estilo propio del pulpito,
son de otros oradores franceses, principalmente del sefior
Obispo de Clermont en su pequefia Cuaresma. En la tercera
parte del que hizo Massillon para el primer domingo, pone la
ambicién yla subdivide en tres efectos, a saber, que hace infeliz
al ambicioso, que le envilece y que le mueve a valerse de medios
injustos. De aqui sacé Eliseo la divisién del suyo, con el disfraz
de motivos despreciables, medios injustos y uso peligroso; pero

21. Pag. 16, lin 3.
22. Pag. 17, lin 7.
23. Pag. 16.
24.Tb., lin. 1.



134 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

en el fondoson la misma ideay pensamientos. No es esto lo que
yo condeno. Unas mismas proposiciones, sin variar en los
términos pueden ser el asunto de muchos sermones y de dife-
rentes predicadores, sin que sea por €so uno copista de otro;
pero el P. Eliseo disfraza las proposiciones, y después bebe los
pensamientos, que digiere muy mal, y copia a la letra las
clausulas de Massillon. Comienza Eliseo su primera parte asi:

“Todo poder viene de Dios, y sélo se ha establecido en
el mundo para hacer feliz al hombre.”

Massillon empieza el de la 4*. Dom. de Cuar. asi:

“Todo poder viene de Dios, y todo lo que viene de Dios
estd establecido para utilidad del hombre.” '

Cotéjase cuando dice el P. Eliseo desde la lin. 14, Pag. 21,
hasta la lin. 9 de la 22, con lo que dice Massillon en el discurso
de la 1ra. Dom. de Cuar,, Pag. 28, y apenas s€ hallara de
diferencia una ligera mutacion de palabras. Veamoslo por
curiosidad.

Eliseo: “El delito que le ensalza es en su concepto como una
virtud que le ennoblece.”

Massillon: “El delito que sirve para ensalzarle es para ¢l una
virtud que le ennoblece”.

Eliseo: “El mérito que concurre con ¢l a la misma pretension
le ofende y le irrita”.

Massillon: “Si el mérito ajeno le hace oposicién, le mira
como a su enemigo a quien nunca perdona”.

Eliseo: “Atormentado siempre de la envidia, veria con menos
.sentimiento perecer los negocios publicos en sus manos, que el
que se salvasen por el cuidado y talentos de otro”.

Massillon: “Sacrifica a su envidia la salud del estado, y mas
quiere ver desgraciados entre sus manos los negocios publicos
que el que se salven por medio de los cuidados y talentos
ajenos.”




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 135

»

El que quisiere continuar el cotejo, puede hacerlo por si
mismo con un poco de pagiencia. :

__Pasemos a otro lugar. Cuanto dice Eliseo desde el final de la
Pag. 42, pintando los estragos de un conquistado, no es mas de
una copia mal sacada sobre un excelente original de Massillon.
Vaya el original:

Massilllon: “Se levantaran monumentos soberbios para in-
mortalizar sus conquistas, pero las cenizas atn calientes de
tantas ciudades que en otro tiempo florecieron, la desolacién.
de tantos campos despojados de su antigua hermosura, las
ruinas de tantas murallas bajo de las cuales han quedado
sepultados tantos ciudadanos pacificos, y cuantas calamidades
permanezcan después de él, serviran de ldgubres monumentos
que inmortalicen suvanidad y sulocura; habra pasado como un
torrente que destruye la tierra, y como un majestuoso rio que
trae a ella la alegria y la abundancia.”?

Todo es excelente en este lienzo: los periodos son numerosos,
las ideas vivas y sensibles, y el contraste del torrente y el rio es
por si s6lo una imagen que toca en el sublime de Longino y
excede lo magnifico de Hermégenes. Veamos la copia que sacé
Eliseo, el cual no cabiéndole en los bolsillos llenos de paja los
colores y el pincel de Massillon, saca su paleta y tira estos
rasgos:

“;Qué retrato nos hace la historia de aquellos con-
quistadores a quienes la ambicion conducia a la gloria,
y que dotados de virtudes guerreras prefirieron la pompa
y la celebridad de los triunfos a la felicidad del género
humano? Semejantes a aquellos torrentes de fuego que,
saliendo impetuosamente de lo profundo de los abis-
mos, arrasan las regiones vecinas y no ofrecen a la vista
por todos lados sino la imagen de la muerte, no han
dejado a la posteridad sino monumentos ligubres, pro-
vincias despobladas, campos despojados de su hermo-
sura, ciudades reducidas a cenizas y ciudadanos sepul-
tados entre sus ruinas”? En esta copia vemos la cabeza

25. Mas. sup., Pag. 29.
26. Elis., Pags. 42 y 43.



136 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

&

del original a los pies, y éstos en lugar de la cabeza, y
todo desfigurado con el trastorno de las partes, la muta-
cién de los miembros del periodo y la falta del contraste
entre el rio y el torrente; por cuyos medios pensé el P.
Eliseo pasar el contrabando literario de un plagio. Seria
menester copiar ambos sermones, y los retazos de otros
del mismo Massillon con que viste el suyo Eliseo, sin
“poner-de sucasa otra cosa que la aguja y el hilo de
diferente color con que zurce los remiendos para que
entren por entre ellos la cabeza, y manos la patria, la
sociedad y el amor del bien ptiblico, sin que se descubra
la religion, la humildad ni el amor de Dios. Y para que se
convenza mds el que dudare, le indicaré que la segunda
parte en que habla el P. Eliseo de los medios injustos por
lalisonja y la adulacion, es tomada principalmente de la
segunda parte del de Massillon a la 1¢ Dom. de la
pequeria Cuaresma,’’ aunque también pica de otros;
pero siempre les desnuda de aquella relacion que tienen
en boca de Massillon con el espiritu del cristianismo,
para ajustarlos a su fantasma patriético. Cosa bien
indigna de un predicador, mucho mds del que cuenta por
ascendientes a Elias y al Bautista, y por reformadores a
la Serdfica Teresa y a San Juan de la Cruz; modelos que
le obligan a respirar, no digo en el pulpito, sino en las
conversaciones, el celo de la gloria de Dios como Elias,
la severidad de la ley de la penitencia, como el Bautista,
y los incendios del divino amor, como Teresa y su
admirable director. Tal vez las obras de los dos ltimos,
por ser de esparioles, le habrdn parecido, como a 0tros
paisanos Suyos (no al ilustrisimo Bossuel, que se servia
de ellas, v las citaba con el mayor elogio) que enserian
una espiritualidad entusidstica. Pero pudo haber apren-
dido del borgofiés San Bernardo, que ensefia que todo el
acierto y grandeza de los que mandan consiste en los
talentos gobernados porla caridad, maestra de la humil-
dad, por cuyo defecto dice que s0n pocos los que mandan
con utilidad, y que si mezclasen con la discrecion y
27. La “pequefa Cuaresma’ se refiere a los domingos de quincuagésima,
sexagésima y septuagésima. (JLS)




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 137

talentos la virtud de la caridad, que sélo se consigue con
el magisterio soberano del Espiritu Santo, entonces se
olvidarian de st, no buscarian su interés, no resistirian
a los superiores, no faltarian a la condescendencia ra-
cional con los stibditos, ni dictarfa sus érdenes la sober-
bia.?® Y pregunto, ¢no es este plan, fundado sobre la
caridad y el amor de Dios, el de un sermdn contra el vicio
capital de la ambicién que destruye la humildad cristia-
na y da sobrado margen para hablar, como por conse-
cuencia, de las ventajas que produce esta doctrina a
favor de la sociedad y el orden piiblico? ¢No puede por
aqui mismo convencerse que aunque el cristiano no
debe cuidarse de otro reino que el de Dios, aunque en la
tierra no tiene ciudad permanente,?® y aunque no debe
conocer mds patria que la del cielo, ni otros conciudada-
nos que los bienaventurados,’® con estas mismas miras
se anima para servir mejor que otro a Su soberano y al
estado?

28. 8. Bern., Serm. 23 in Cant.
29. Heb. 13, 14.
30. Efes. 2, 19.







IX
DEL SERMON SOBRE LA FELICIDAD DE LOS JUSTO
Tomo I, Pag. 203 .

Volvamos a seguir el hilo. En este sermén se le presenta al P.
Eliseo uno de aquellos asuntos mas dulces y més edificativos
que tiene la religién cristiana. La felicidad de los justos en el
propio destierro y en el caos de la miseria humana, es una
verdad que hiere con melodia los oidos, llena de dulzura el
coraz6n y enamora no sélo el espiritu de los mismos justos,
sino el de todos los cristianos, una verdad la mas propia para’
.dar emocién y sentimientosin los vahos.adornos de la elocuen-
cia. Cualquier predicador bien penetrado de ella la tratara con
aquel entusiasmo divino que produce la sublimidad en el mis-
mo descuido y desalifio de las voces. Las graves y verdaderisimas
* sentencias, los altos y sencillos principios de esta proposicién,
“la vida del justo en este mundo, es, sin comparacidon, mas feliz,
mas alegre, més tranquila, abrazando la cruz de Jesucristo y
negandose a si mismo, que la del pecador sano, rico, poderoso,
lisonjeando el torrente de sus pasiones.” Esta proposicién, que
al principio parece paradoja al libertino, se consolida y desen-
vuelve con unas reflexiones que siendo triviales en la religién,
no por eso pierden ni la agudeza ni la gravedad, ni la excelen-
cia, con unos cotejos tan exactos como palpables, que se sacan
de los senos del corazén del hombre y se amplian con los
ejemplos y testimonios de la escritura, y con la experiencia que

139



140 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

cada uno tiene en si, sin necesidad de buscarla fuera. Tratado
de este modo el asunto de la felicidad de los justos, aficiona a
la cruz de Jesucristo y hace odioso al mundo con tanta mas
facilidad, cuanto més se pone en juego el amor propio, el cual
se ve al mismo tiempo sublimado y santificado.

i{Oh verdad llena de atractivo y de consuelo, oh religién
santa, que alejas al hombre, no digo de las penas eternas, sino
de la propia miseria inseparable de su ser, y le ofreces una
felicidad que jamés ha podido encontrar, buscdndole con tanto
estudio! {Qué brillo no lograras con la elocuencia del P. Eliseo!
Mucho debié esta verdad halagiiefia de la virtud, y honrosa ala
religién, a los Bourdaloues, Massillones y Flechiers; y confor-
me al juicio de los panegiristas del P. Eliseo nos la presentara
aquif con nueva belleza o con més encantadores atavios. Pero
jcudn corta es mi vistal Cuanto mas leo su discurso, menos
descubro en él ni la fuerza, ni los encantos de esta verdad. Es
cierto que su belleza es tan divina, que por mas que la desfigure
un mal pincel, aunque la desgrefie y la envuelva en la capa de
Di6égenes, descubriré todavia por entre sus desgarrones, rasgos
que la hagan amable. Elretrato de los maestros de los estoicos,
Zenén, que decia que con la virtud podia el hombre ser dichoso
en medio de los tormentos mas crueles y a pesar de los reveses
de la fortuna, aunque no lo adorne de las divinas perfecciones
que le da el espiritu de Dios, y la represente con sélo las gracias
que descubren en la virtud una razén casi ciega y una filosofia
guiada por tales principios, no dejara de imprimir en el espiritu
ideas deliciosas que le inclinen a cultivarlas y seguirlas. Esto es
todo lo que yo alcanzo en el presente sermén: una pintura
filos6fica bien inferior a la de Zenén, y muy distante, no digo
de la original que trazé Dios en las sagradas letras, sino de las
copias que tenfa a la vista el Padre Eliseo.

En efecto, este retratista cogié las de los ilustrisimos Flechier
y Massillon para sacar la suya; pero por disimular, la desgracié.
Massillon traza el disefio por las luces de la fe y las dulzuras de la
caridad; el P. Eliseo apaga aquéllas, y echa éstas a un lado; y ésta
es la diferencia que se nota en el asunto de ambos. “La justicia
cristiana, dice Eliseo,! hace al hombre tan feliz como puede serlo
en la tierra; lo uno, porque alivia todos sus pesares, y lo otro,

1. Tom. I, Pag. 206, lin. 17.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 141

porque aumenta todos sus placeres.” Massillon dice®. “;pero en
qué consiste la felicidad de los justos en esta vida? En manifestar
la verdad oculta a los sabios del mundo, y en gozar del deleite de
la caridad, que esta negado a los amadores del mundo. Porque las
luces de la fe suavizan todas las penas del alma fiel y hacen mas
amargas las del pecador; las dulzuras de la gracia calman todaslas
pasiones, y negandose al pecador corrompido le dejan entregado
a sf mismo.” Ve aqui un propio disefio, con sélo la diferencia de
que Massillon descubre desde luego la divinidad de las perfeccio-
nes que va a pintar, y Eliseo sélo ofrece un esqueleto por ocultar,
sin duda, la pobreza de su imaginacién, y no descubrir que
cuantas pinceladas iba a dar eran copiadas de aquél.

Este estudio de ocultar surobo le siguié en todala obra, y sin
poder por eso conseguir que no se conociese el plagio, descu-
bri6é mas su pobreza, mendigando de cuando en cuando algu-
nos jirones o rasgos de los preciosos vestidos que tejié el
ilustrisimo Flechier en el sermén de la samaritana, consagrado
también a la felicidad de los justos. Y se ve que no es razén
consumir el tiempo en ir manifestando cada pensamiento y
proposicién del P. Eliseo en los sermones de estos hombres,
gue causaria mucho fastidio, sin alguna utilidad. Indicaremos
algunos que basten para convencer a los que no tengan las
obras de aquéllos o la paciencia de confrontarlos. La salutacién
y entrada de la primera parte son unos principios generales,
gue en varios discursos traen los citados oradores, y el texto de
grave jugum? manifiesta bien, que aquellos principios se toma-
ron de Flechier.* Comienza a amplificar su primera proposi-
cién sobre el principio de que nuestras ilusiones son el origen
de nuestros pesares, lo que apoya con el testimonio de San
Ambrosio causa laboris est ignorantia.”® Massillon empieza del
mismo modo: “La raiz de todos nuestros pesares (doy sus
palabras) regularmente consiste en nuestros errores, y sélo
somos infelices, dice un santo padre, porque nos equivocamos
en el juicio que hacemos de los bienes y de los verdaderos
males, causa laboris &c.”® Subdivide el P. Eliseo la primera

. Pag. 4, lin. 11 de la edic. cit.

. Pag. 207 in fine.

. Serm. de la Sam., P4g. 151, lin. 15, Tom. 5 de la imp. de Madrid en 4.
. Pag. 209, linea 5.

. Sermén de todos los santos, parte I, al principio.

AU W



142 ) ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

parte de su discurso, y dice que el justo encuentra los consuelos
en el testimonio de su conciencia, en la perspectiva del mundoy
en las esperanzas de la fe. “Tres reflexiones que os haran ver que
el verdadero remedio de nuestras penas es la justicia cristiana.’
Para daros a conocer esta verdad de que tanto honor resulta ala
virtud, os suplico reparéis en que ya sea que un alma tocada de
Dios se acuerde de lo pasado y de aquellos tiempos de disolucién
que a su penitencia, (esto es lo que llama el P. Eliseo, y Massillon
también testimonio de la conciencia), ya sea que considere lo
que actualmente pasa en el mundo a su vista (he aqui la perspec-
tiva del mundo) ya finalmente, que se ponga a pensaren lo futuro
(aqui vienen las esperanzas de la fe), todo le consuela, etc.”

Desde aqui se aparta de Massillonyva chupando de Flechier.
Cuanto dice en la Pag. 210, es lo que dice el otro en la 243,
,aunque con mas aire del pulpito el Flechier, el cual se funda en
que Dios creando ,al hombre nada olvidé de cuanto podia
conducirle a su perfeccién, y asi planté en €l las semillas de
todas las virtudes y le dio una inclinacién natural al bien y una
aversién al mal, que puede ser débilitada por el vicio, pero no:
destruida. El mismo principio establece el P. Eliseo diciendo
que llevamos en nuestra alma los principios de la virtud.
Olvidése aqui su paternidad del Sermén’sobre la incredulidad,
en cuya segunda parte comienza por la sentencia opuesta, de
que el hombre trae consigo la indocilidad de su entendimiento
y la depravacién de su voluntad. Como no habla lo que sabe,
sino lo que encuentra, no es extrafio que se contradiga. Tam-
bién dice que si “la virtud no es nuestra primera inclinacién,
conocemos que es la primera obligacién nuestra”?, clausula de
Massillon, el cual dice “nacemos (como dice el apéstol) con las
reglas de la ley en nuestros corazones, aun cuando nuestras
primeras inclinaciones no sean a la virtud, a lo menos conoce-
mos que ella es nuestra primera obligacién.”® En una palabra,
el que quiera convencerse por si mismo del plagio, y que todos
los pensamientos y expresiones buenas de este sermén los tomé
el Padre Eliseo de los sefiores obispos Massillon y Flechier,
témese el trabajo de leerlos.

7. Ib., Pag. 5, lin. 7.
8. Pag. 210, lin. 4.
9. Mas. sup., Pag. 18, lin. 10.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 143

Lo que puso de su casa el P. Eliseo fue el desorden con que
los propone, el estilo oscuro, fastidioso y desunido de que los
vistié: algunos principios falsos, y sobre todo unas nociones de
la virtud, opuestas entre si y muy equivocas. Yo no sé cémo
componia el P. Eliseo sus sermones. Si los hubiese predicado
sin una prolija preparacién, como lo hacian de ordinario los
padres, y alguno de sus oyentes se hubiese tomado el trabajo de
escribirlos mientras los decia, ya fuera disculpable en el desor-
den, falta de transiciones y otros defectos que se observan en
- ellos; pero habiendo puesto tanto estudio y tanta curiosidad, se
hace increible, a no tocarlo, el ningtin orden y demés tachas, de
que adolecen todos sus discursos, con la diferencia de poco
mas o menos, segin hemos mostrado en los antecedentes, y
notaremos en éste.

Divide su proposicién en dos partes, cada una de las cuales
subdivide en otras tres, de suerte que este sermén tiene seis
parte o seis proposiciones, suficientes cada cual de ellas para
dar materia a un sermén sobre el propio asunto. El primer
miembro de los dos de la proposicién es “que la justicia cristia-
na -hace al hombre tan feliz como puede serlo en la tierra,
porque alivia todos sus pesares.”!? Para subdividirlo hace otro
exordio que comienza con la sentencia: “El hombre debe pensar
que vino al mundo para padecer, y que la mayor felicidad nunca
est4 libre de penas.”!! Creo que el P. Eliseo se engafia mucho y
se contradice. El hombre vino al mundo por Adén, y no para
padecer ni para ser infeliz, que esto le sobrevino por el pecado,
origen de la muerte y de los males: vino para gozar de toda la
felicidad posible fuera de la patria, y el P. Eliseo se sirve de esta
beneficencia de Dios, para excitarle a su amor. Dos buenas
planas ocupa en el Sermén sobre el amor de Dios, discurriendo
por ese beneficio. Habla alli con el creador sobre las maravillas
de sus obras, y le dice que a la comunicacién de ser y de vida,
que su omnipotencia habia derramado en ellas, faltaba todavia
“la comunicacién mas noble, es a saber, la de la felicidad que
gozais en contemplar vuestras perfecciones infinitas. Ya se
presenta (dice) esa bondad que va a derramarse sobre una
criatura, a la que unidos el amor y el poder forman en fin para

10. Pag. 206, lin. 17.
11. Pag. 207.



144 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

hacerla dichosa...” Cada cosa es para ¢l un beneficio, atendida
su organizacién”. “Dios no se deja ver al hombre sino bajo los
simbolos de la beneficencia; se conoce que todo esto lo ha
hecho para que esta criatura le amase, pues ella sola es la que
experimenta el gozo de la felicidad.”!? Pues si S. P. sabfa esto,
¢céomo dice que el hombre debe pensar que vino al mundo para
padecer? Pero vaya; se conoce que no pensé hablar en rigor
teolégico, y que lo que quiso decir fue que después del pecado
de Ad4an nacemos infelices o como se explica San Pablo hijos de
la ira por naturaleza. Infiérolo de que sélo asi es verdadera la
sentencia, y de que en la clausula siguiente dice que la revela-
cién nos ha mostrado la afliccién, como efecto de la culpa.
Pasemos a las tres reflexiones o tres partes en que subdivide
el primer miembro, y pone el P. Eliseo con Massillon los
consuelos del justo en la adversidad, a saber en el testimonio de
la conciencia, la perspectiva del mundo y las esperanzas de la
fe. {Qué confusiéon y qué vacio no se encuentra en las dos
primeras partes que tratan del testimonio de la conciencia y de
la perspectiva del ‘mundo! jQué estilo tan languido en las
reflexiones! Cuanto dice sobre el testimonio que da la concien-
cia al justo y al pecador en la adversidad, y cuanto saca de la
perspectiva del mundo, es una misma cosa, COmo puede cono-
cerlo cualquiera que haga el cotejo de los consuelos del justoy
de los desconsuelos del pecador, que trae alli el P. Eliseo, y se
reducen “a que en la desgracia todo contribuye a aumentar las
penas del pecador, al cual la memoria de lo pasado es todavia
méas amarga que la experiencia de lo presente.”’?) De suerte que
todos los remordimientos de su vida anterior obranen él (segiin
el modo de pensar del P. Eliseo) por la mala correspondencia
que halla en el mundo y en los hombres, en la cual hace
consistir la perspectiva del mundo. Si todos los malos pasos,
artificios, maquinaciones, ¥ perversidad del pecador hubiesen
producido los efectos que él deseaba, no tendria remordimien-
tos, porque iba todo a su placer, y por consiguiente su felicidad
seria mayor que la del justo. Asi lo pensaba el P. Eliseo, y
conviene en que “es necesario confesar que cuando todas las
cosas se adaptan a nuestros deseos... Lavoz de la conciencia no

12. Tom. 2, Pags. 55y 56.
13. Pag. 211, lin. 12.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 145

se oye tanto, las diversiones agradables debilitan sus impresio-
nes, y el alma demasiado apasionada a los bienes de que goza,
apenas conoce el valor de la virtud, etc., etc.”' Prueba de que
no hay diferencia en la materia de las reflexiones que hace
sobre el testimonio de la conciencia y la perspectiva del mundo,
entre el justo y el pecador en el estado de la adversidad es que
habiendo discurrido en la primera por contraste entre las
conciencias de ambos, en la segunda pone al pecador a pensar
sobre su situacién desde la linea II de la pagina 219, hasta la
223, y sin dar al justo mas reflexiones que las primeras del
testimonio de su conciencia, concluye: “el justo afligido es el
que sélo halla en las revoluciones del siglo presente consuelos
que alivian sus penas.”"

Hemos visto la confusién. Tratemos ahora del vacio. ¢Qué
sacamos de siete fojas que echa el P. Eliseo en estas dos
reflexiones a favor de la virtud? Muy poco o nada. Porque,
como hemos visto, el pecador cuyos proyectos van viento en
popa, nada siente, nada le remuerde, y vive contentisimo en el
seno de la abundancia y del placer entre el atractivo de la
esperanza, la ilusién de la gloria y el encanto de la sensualidad,
mientras “el justo esta llorando sus desérdenes y sus flaque-
zas”'6. Porque, aunque la gracia (que no toma en boca el P.
Eliseo) le consuele en su espiritu, si el del pecador, sea por
prestigio o por encanto nada en las delicias, quedara superior
en el contraste, y sera falsa la proposicién general de que “la
justicia cristiana hace al hombre tan feliz como puede serlo en
la tierra.” Si el P. Eliseo no hubiera dado, sinrazén, tanto vuelo
a la felicidad del pecador en la prosperidad, discurrirfa mejor
a favor de la justicia cristiana. Hasta ahora no ha habido ni
habr4, no digo un cristiano, pero ni un gentil a quien la Divina
Providencia haya dejado caminar por una senda tan suave y tan
florida, que haya podido olvidarse de que es mortal: que jamaés
haya sentido dolor o incomodidad en su cuerpo, a cuya volun-
tad nada se haya opuesto, cuya sensualidad no haya sentido
algun inconveniente insuperable, a cuya ambicién todo haya
cedido sin dificultad ni trabajo. Un ente de esta calidad seria

14. Pag. 210, a lin. 11, hasta el fin.
15. Pag. 223, lin 19.
16. Pag. 217, lin. 14.



146 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

una quimera. El modo de discurrir en honra de la virtud para la
felicidad, que produce en la tierra, es hacer el paralelo de la_
tranquilidad de animo y del sosiego con que vivié un S. Antonio
Abad, por ejemplo, comparado con las inquietudes y zozobras de
un Alejandro, de un César, de un Carlos XII y un Federico II de
‘Prusia. En estos cotejos de los héroes que el mundo ha conocido
y envidiado, es que se prueba la verdad honrosa a la religién, de
que sus preceptos y méaximas no conducen sélo a la felicidad
eterna, sino que dan al hombre la que puede apetecer racional-
mente en el mundo. Si un espiritu filoséfico prefiere justamente
la tranquilidad con que dormia Amiclas'? en su choza a la ambi-
cién de César, que llegé inquieto a despertarle y valerse de €l para
pasar el rio, ¢cuanto tendr4a que decir un orador envangélico sobre
la preferencia de un justo? ¢Y qué hizo el P. Eliseo en aquellas
siete fojas? Tres soliloquios frios: dos del pecador, no en la
prosperidad que ofrece el mundo, sino puesto en la mayor desven-
tura, y uno del justo, no atribulado con aquellas tentaciones que
le inquietan y perturban, sino en la meditacién de sus culpas
pasadas, en que la gracia le consuela sensiblemente con unas
lagrimas dulces. A estos soliloquios afiade su favoritaprosopopeya,
en que apersona la virtud, y hablando con ella le dice “;Oh dulce
y consoladora virtud, qué caro les cuesta a los que os desamparan!
{Qué espantoso espectaculo viene a ser el mundo para un infeliz,
cuyo corazon envilecido por el pecado, se halla también abatido
por la desgracial”’® ' ,

La tercera reflexién o punto, que consiste en las esperanzas
de la fe, que son todo el fondo de la felicidad del justo en la
peregrinacién, hasta que destruidas la fe y esperanza, reine
sélo la caridad, como dice el apéstol, y que por consiguiente
bastaba por si sola para muchos discursos sobre la felicidad del
justo, la trata el P. Eliseo en un estilo cortado, por proposicio-
nes generales, oscuras y sin enlace. No nos detengamos en_
manifestarlas, véase toda la pagina 224y 225 con las dos
siguientes, y nada se encontrara que pueda decirse que es
discurso, sino una serie de sentencias sueltas sobre las prome-
sas de Dios y la certidumbre de la ezperanza; antes parece que

17. Rey riistico de Laconia, nieto de Zeus, que fundé la ciudad de Amiclea.
(JLS)
18. Pag. 223, lin 6.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 147

se lee un indice que un sermén. Las mas de ellas no son
inteligibles a un auditorio v.g., “Cuando el Espiritu Santo
testifica nuestro amor, nos convence también de que somos
amados de Dios; pues nosotros no podemos amarle sin que Dios
nos ame primero, y este duplicado testimonio excluye todo
temor servil, etc., etc.”'* Otra: “El justo espera, y esto basta;
compara los bienes del mundo con la felicidad eterna. En
fuerza de esta consideracién, la ilusién desaparece.”?® La ulti-
ma cldusula, que cierra la primera parte de este sermén, es muy
notable. Dice asi: “Pero J. C. sé6lo dirige a los justos estas
palabras de consuelo: jFelices aquéllos que aman la virtud!
Cualquiera que sea su suerte en la tierra, la misma virtud
aliviara sus penas, etc., etc.”?! Nétese lo primero, que en todo el
Nuevo Testamento no hay tales palabras de J.C., porque el beati
mundo corde, con que concluye el P. Eliseo, no dice eso. Lo
segundo, que aun cuando el Divino Maestro las hubiese dicho
o fuesen lo mismo que beati mundo corde, no las dirigia sélo a
los justos. Su majestad hablé siempre con los pecadores para
convertirlos, y por tanto dijo que no habia venido a buscar
justos, sino pecadores, y a salvar lo que habia perecido.?

La segunda parte del sermén bien analizada contiene lo
mismo que la primera, a excepcién de la introduccién, que me
acuerdo haber leido en el P. Giroust y en otros, sobre la
preocupacién comtn de los mundanos contrala vida arreglada
de los buenos o como los llaman en su pais, como por despre-
cio, devotos. Todo lo demds, digo, es en suma lo propio que ha
dicho en la primera parte con diversa colocacién o construc-
cién de palabras, y envuelto en la ilusion de los sentidos...
agitaciones violentas... alegrias bulliciosas... impetus violentos
de las pasiones... regocijos bulliciosos... embeleso de los senti-
dos... que repite a cada paso. Cualquier predicador que quisiere
servirse de este sermén para decirlo, es menester que lo tome
muy a la letra en la memoria, porque a la hora que se le
desenhebre una frase, se acabé el sermén, como el cuento de
las cabras con que se chasquean unos a otros los nifios. Bien
que casilo mismo sucede en la mayor parte de los discursos que

19. Pag. 224, lin. 19.
20. Pag. 227, lin. 15.
21. Pag. 229, lin. 23.
22. Math. 9, 13. Luc. 19, 10.



148 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

se nos ponderan: la sustancia es tan escasa que no puede
perderse el hilo de las voces, sin que se pierda el sermén. Unos
atribuyen a Bourdaloue y otros a Massillon el dicho de que el
mejor de sus sermones era el que habfa aprendido de memoria
y dicho mas a la letra. De quien quiera que sea, si es cierto, digo
que para tales predicadores debia ponerse al pie del pulpito un
exorcista a darle por bendicién el de la misa estas palabras:
Exorcizo te, immunde Spiritu, recede ab hoc Praedicatore Dei, &
sa locum Spiritu Sancto; porque como dice San Agustin, los
predicadores que van servilmente ligados al cartapacio, quitan
cuanto es de su parte, el influjo de Dios.?* Los que comienzan la
carrera de la predicacién aunque para entrar en ella, tengan
toda aquella instruccién que apuntamos en el Tratado del
predicador, P. XLVI, deben exceptuarse de esta regla para
evitar el riesgo de perderse; y para que el ejercicio de aprender
de memoria lo que trabajaron y pulieron con esmero, vaya
llenandoles de locuciones puray castigadas y de pensamientos
bien seguidos de que hagan después uso, cuando hablen con
menos preparacién.

Pero volviendo al asunto de este Sermén sobre la felicidad de
los justos en estavida, me parece (conlicenciadelos Massillones,
Flechieres y otros oradores famosos), que ni ellos ni su mal
copista Eliseo, acertaron con el verdadero disefio, ni el perfecto
método del claroscuro, que debe emplearse en la pintura del
contraste de las dos felicidades del justoy del pecado, para dar
a conocer sin equivocacién la preferencia de la del justo. Yo
confieso que los senores obispos de Clermont y Nimes las
pintaron con bastante gracia, pero quedaron cortos en la exac-
titud, y falté el vigor a sus pinceles; quiero decir, dieron,
bastante aire al vestido y al follaje de la felicidad del justo y
bello atractivo a sus figuras, pero no se cuidaron de la constan-
cia de su aptitud, ni de las rigurosas reglas del retrato. Como
estas imagenes han de sacarse de los divinos originales que ha
trazado el espiritu de Dios, es preciso que el predicador observe
con cuidado todos los golpes y rasgos mas menudos, que
empleé este soberano maestro.

Para que se conozca cudl de estas dos felicidades es mas
apetecible, es menester lo primero, establecer el origen de cada

23. Aug., lib. 4 de D. C., cap. 15.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 149

una, esto es, manifestar que la felicidad del justo es obra de la
gracia de un Dios misericordioso, y omnipotente, que habita en
las almas fieles y derrama en ellas su fuerza y su dulzura, y que
la del pecador se funda en una imaginacién falible e impotente,
y no tiene mas apoyo que las cosas mudables y caducas. Lo
segundo, que la comparacién corra por todos los estados y
casos de la vida del hombre. Para esto ha de considerarse al
justo y al pecador en las dos situaciones de prosperidad y de
adversidad, conforme al comun modo de pensar de los hom-
bres. Estos fijan la idea de la prosperidad en la salud, la
abundancia y el poder; la de la adversidad, por el contrario, en
la enfermedad, en la pobreza y en el desprecio. De aqui se sigue
que la preferencia de la felicidad del justo, en contraposicién a
la del pecador, consistira en hacer ver que los placeres del justo
en su salud, en el goce de su abundanciay en el uso de su poder
son por la gracia de Dios mds puros, mas constantes, y por
consiguiente mas satisfactorios que los del pecador, que en las
mismas situaciones vive siempre sobresaltado y temeroso.
Pasando después al contraste de ambos en la adversidad, se
manifiesta la conformidad dulce del justo en el quebranto de su
salud, en la pérdida de los bienes temporales, en la persecucion
y en los desprecios. La virtud divina que obra en su corazén y
no le abandona, no sé6lo le consuela en estos casos, sino que le
alegra, le verifica, y por medio de las propias adversidades, le
perfecciona y aumenta su virtud, como ensefa el apéstol*, y no
conoce otro mal que el perder a Dios, y mientras éste le quede,
halla su felicidad. Pero esta maxima de la perfeccién evangélica
que ensefia San Pablo? y explica San Agustin,* la contradice el
P. Eliseo con mucho magisterio en el Sermén sobre el perdén de
las injurias, y trata de entusiasmo, no digo a la alegria de los
justos en la pérdida de las cosas temporales y en las persecucio-
nes, en que dice el apéstol que se gloriaba, sino a la indiferencia
en sufrir los trabajos.?’” Oigamos a San Agustin: “No est4, dice,
el mérito y el fruto del cristiano en padecer cuanto haya que
padecer, sino en padecerlo por J.C. en su nombre; y eso no ha

24.2 Cor., 12, 9.

25.Rom. 5, 3

26. S. Aug., lin. 1 de Ser. Do. in monte, cap. 5.
27. Tom. I, Pag. 253, lin. 3 y sig.



150 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

de ser sélo con constancia, sino también con alegria.” Tales son
los principios de moral del P. Eliseo. El pecador que pone la
felicidad en las cosas temporales, luego que se siente enfermo,
que se ve pobre y sin valimiento se juzga, y es parasi infelicisimo,
y no hay cosa que por justos juicios de Dios, no aumente sus
penas, asi como todo contribuye por su adorable providencia al
bien del justo.?® : B

No niego que dicen mucho de esto los predicadores de que °
hemos hablado, pero ni observan la coordinacién que es me-
nester para que resulte el retrato perfecto, ni el claroscuro
necesario para la distincién de las figuras. No consiste la
belleza de una cara en tener todas las partes y lineamentos que
la componen, ni en que cada una de las facciones tenga su
perfeccién propia y relativa con las otras, es menester a mas de
eso la exactitud de la simetria, y basta que un ojo quede una
linea mas abajo que el otro o mas separado de la nariz, para
hacerla monstruosa. El verdadero colorido de estas dos imége-
nes no es el que se vende en las cortes, en los hospitales y en las
carceles, que sélo sirven para aparejo del lienzo: deben sacarse
de la escritura, de la historia de la Iglesia, y mezclarse con los
que escarba la filosofia del corazén del hombre. Massillon
recargé mucho de estos dltimos; Flechier aumenté la dosis de
los sagrados, aunque no tanto como era preciso; pero Eliseo no
hacia mas que embadurnarse los dedos en las piedras en que
ellos molieron, y pasarlos por su lienzo; quiero decir que cada
proposicién, cada pensamiento y cada sentencia del contraste,
entre la felicidad del justo y la del pecador debe fundarse en la
escritura, apoyarse con las vidas y ejemplos de los santos, y .
darle tal cual perfil, con las luces de la razén y la experiencia.
Los insignes malvados comidos de sus pasiones; los martiresy
admirables penitentes alegres entre los tormentos y
maceraciones, todo sirve para este cuadro, y para convencer de
que en toda situacién que se contrapese al justo con el pecador,
se hallar4 el corazén de aquél mas tranquilo, més despejado y
lleno de satisfacién que el de éste.

Dije arriba que lo peor que habfa puesto el P. Eliseo de su
casa en esta copia, eran las nociones equivocas y muchas veces
contrarias entre si de la virtud. En efecto, el P. Eliseo dice que

28. Rom. 8, 28.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 151

la verdad de la maxima evangélica, de que sélo los justos son
verdaderamente felices en la tierra, “enlaza la felicidad con la
virtud”?® de que se conoce que lavirtud es en su opinién la causa
de la felicidad de los justos en la tierra, ¢y cual sera esta virtud?
La justicia cristiana: porque en su proposicién dice “que la
justicia cristiana hace al hombre tan feliz como puede serlo en
la tierra.”*® Si yo no me engano, el P. Eliseo se equivoca en esta
idea de la virtud. La justicia cristiana es el conjunto o agregado
de todas las virtudes, esto es, de todos aquellos dones del Espi-
ritu Santo que llamamos virtudes, y al hombre, en que se ha
dignado derramarlos, y que con esta divina virtud omnipotente
se ha ejercitado en los actos de ellas constantemente, llamamos
virtuoso. Por consiguiente, la justicia cristiana puede mirarse o
como hdbito que viste y hermosea al alma del hombre ejercitado
en las obras santas o como potencia (segin se explican los
te6logos) que es el mismo don o dones del Espiritu Santo. Si se
considera la justicia cristiana del primer modo, quiero decir,
como hdbito, no puede decirse, hablando con propiedad, que
hace al hombre feliz, cuanto puede serlo en la tierra, porque
antes ese ejercicio delas virtudes que tiene en el curso de su vida,
es efecto de'la virtud del Espiritu Santo en sus dones, y su
felicidad en esta vida consiste en ir cooperando con la virtud del
Espiritu Santo, la c,ueﬂ"y no otra cosa alguna, es el origen, causa
y principio de la felicidad de los justos en la tierra.

Este es un dogma incontestable, fundado en los testimonios
mas terminantes de las sagradas letras. Ya habia J.C. destinado
a sus apdstoles, para que predicasen su Evangelio por todo el
mundo, y antes de subir a los cielos les previene que se manten-
gan en Jerusalén sin dar principio a tanta obra, hasta que les
venga de arriba la virtud: Quoad induamini virtute ex alto,
como dice S. Lucas al final de su Envangelio,’! el cual repitien-
do el mismo encargo o mandato al principio del libro de los
Hechos delos Apé6stoles, manifiesta que la virtud que habian de
esperar para empezar a predicar, era la del Espiritu Santo:
accipietis virtutem supervenientis Spiritus Sancti in vos.’? El

29. Pag. 204, lin. 10.
30. Pag. 206, lin. 17.
31. Luc. 24, 49.

32. Act. 1, 8.



152 v ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

ap6stol reprende a los gélatas de que habiendo dado principio
a su conversacién por la fe en el Espiritu Santo, fuesen separan-
dose de é1.3 San Pedro nos ensefia que en la virtud de Dios es
que somos guardados, esto es, que Dios con la virtud omnipo-
tente de su gracia es el que nos sostiene y protege para que
nuestra fragilidad y flaqueza no caiga y se haga pedazos en los
choques de la guerra continua que traemos con nuestros enemi-
gos.3 San Pablo, que escribiendo, como hemos visto, a los
gélatas, pone en el Espiritu Santo y su virtud el principio de la
conversién, atribuye a la misma virtud la perseverancia en
medio de las tentaciones: Nam virtus in infirmitate perficitur,*
quiere decir, segin los intérpretes,? que el Sefior, a quien habfa
rogado por tres veces que le libertase del estimulo de la carne,
y le respondié que le bastaba su gracia, también le habia dado
por razén que su divina virtud y poder brillaba més entonces:
Nam virtus id est virtus mea vel potencia mea. Pero no acabaria-
mos, si hubiésemos de citar todas las sentencias de las divinas
escrituras que hablan de esta virtud del Espiritu Santo, en que
consiste el principio, el progreso y la consumacién de la justicia
cristiana, y que declararemos un poco més en la segunda parte,
capitulo V.

Después de esto, ¢qué juicio haremos de la idea que se habia
formado el P. Eliseo sobre lavirtud, si examinamos sus frases?
“Lo que la hermosura sencilla de lavirtud y los vanos preceptos
de la filosofia no podian obrar, lo ejecuté J.C.”, dice.’” Aqui la
voz virtud no es la del cristianismo o la virtud del Espiritu
Santo, porque con ésta, en ésta y por ésta, es que obré y obra
J.C. en nuestros corazones y entendimientos y nos la hace
amable, como causa de la verdadera felicidad. “Aun la virtud,
que nos lo promete todo en lo venidero, sélo es un consuelo en
nuestros llantos, y no reina con bastante imperio para agotar el
manantial de nuestras lagrimas; fatigada de sus luchas se ve
continuamente detenida por obstdculos en su camino peno-
s0.”3 Tampoco es éste el caracter de la virtud divina, la cual

33. Gal. 3, 2-3.

34. 1. Pet. 1, 5.

35. 2. Cor. 12, 9.

36. Vide Cardin, Cajetan & Natal Alex...iq.
37. Pag. 205, lin. 8.

38. Tom. 2, P4g. 291, lin. 8.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 153

tiene sobrado poder-para agotar el manantial de nuestras
lagrimas: jamas se fatiga, ni encuentra obstaculo que la deten-
ga. Cuando habla del fruto que saca un alma de la sagrada
comunién, y dice “su corazén se sacia dela verdad y de lavirtud
que saca de este manantial; ve y experimenta que es dichoso, y
espera que lo serd siempre,”* habla con mejor tino, aunque se
contradice: porque la virtud que saca el justo de la comunién
sacramental es la del Espiritu Santo, que como acabamos de
decir, tiene todo el imperio que es menester, y mucho mas, para
agotar el manantial de nuestras lagrimas. La sentencia con que
concluye de que “ve y experimenta que es dichoso”, se opone al
dogma catélico explicado en el Concilio de Trento que ensefia
que ninguno sin especial revelacién puede, no digo ver y
experimentar que es dichoso, esto es, que tiene la gracia del
Espiritu Santo; pero ni aun afirmarlo o creerlo con certidum-
bre; por lo cual siempre debe trabajar el justo en la obra de su
salud, con miedo y temor. ;

El propio Eliseo habla este lenguaje catélico en varias par-
tes. Unas veces dice: “es verdad que esta confianza no llega
hasta la certidumbre. El justo puede perder la gracia; y su
salvacion estd en manos de Dios, quien a nadie debe el gran don
de la perseverancia; esto basta para hacer temblar a los escogi-
dos.”* Otras exclama: “;Oh Dios mio, Dios misericordioso! Una
criatura débil y limitada que todo lo espera de vuestra bondad
etc.”*!; en una palabra se conoce que el P. Eliseo no ignoraba las
verdades catélicas, pero también es innegable que no sabia
predicarlas, y que cuando se ponia a ello, confundia este grano
con muchos sacos de paja, entre la cual iban también semillas
contrarias y gorgojos y palomillas, que lo malean. Por ejemplo,
cuando dice del justo “la noble confianza que tiene en su virtud
le hace superar todos los esfuerzos del mundo. Cuanto mas
violentos son sus males, tantos mas le eleva su constancia;
cuanto mas penosos son los sacrificios que ofrece a la obliga-
cién, tanto mayor es la satisfaccién que goza después de haberlos
hecho, etc.”** En nada de esto suena, no digo como agente

39. Tom. I, Pag. 236, lin. 2.
40. Pag. 225, lin. 17.

41. Pag 259, lin. 2.

42. Pag. 214, lin. 1.



154 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

principal, pero ni como subalterno, el Espiritu Santo, su virtud
omnipotente y gracia divina. La virtud propia del justo es con
la que supera los esfuerzos del mundo, y su constancia personal
la que le eleva sobre los males mas violentos para sacar una
satisfaccién que goza después de todo, gloriandose en si mis-
mo, contra lo que reprueban los padres en el citado Concilio de
Trento, en el cual, después de establecer que ennosotros no hay
mas justicia que la de Dios ni otra virtud que la suya, dicen que
el hombre cristiano no ha de confiar en si o gloriarse, sino en
el Sefior; cuya bondad es tanta con todos los hombres que
quiere que sean méritos de ellos los que son dones del mismo
Dios.* Del propio cufo es todo el soliloquio que sigue, y
comienza: “Yo he abrazado el mejor partido, etc.” La reflexién
que dice “el placer de que jamas ha gozado el vicio... es aquél
que nace de la inocencia, de las consideraciones sobre si mis-
mo, del examen de su propio corazony de las prendas que le
hermosean.”* Este es un farisefsmo mas refinado que el de
aquél que oraba en el templo, segin la parabola del Evangelio,®
el cual registrando su conciencia, se lisonjeaba de que no habia
faltado al cumplimiento de los preceptos; pero no sabia hasta el
grado de deleite con la vista de las prendas que hermosean su
corazon. Estas locuciones falsas, defectuosas, llenas de presun-
cién, inductivas de confianza vana y contrarias al espiritu del
Evangelio hormiguean en todos los sermones del P. Eliseo. Esto
es cuando ¢l pone de su casa en ellos, porque el fondo, que es
lo menos, lo toma de otros, y asi dejando el examen particular
de cada sermén, paso al de los defectos generales que reinan en
todos, cuyas observaciones seran mas atiles para la instruccion
de nuestros predicadores, principalmente de los que comien-
zan, para cuya instruccién he procurado siempre trabajar.
iOjala consiga su fin para gloria de Dios!

43. Pag. 237, lin. 8.
44. Conc. Trid. ses. 6 de Justis, cap. XVI.
45. Luc. 18, 9-14.




SEGUNDA PARTE

DEFECTOS COMUNES A TODOS
LOS SERMONES DEL P. ELISEO







EXAMEN
DE LOS SERMONES DEL P. ELISEQ,
CON

INSTRUCCIONES UTILISIMAS
A LOS PREDICADORES,
FUNDADO, Y AUTORIZADO

con las Sagradas Escrituras, Concilios,
y Santos Padres.

POR

D. ANTONIO SANCHEZ VALVERDE,
Racion. de la Sta. Igl, Prim. de Ind. Lic. en
Sag. Theol. y amb. Der. Abog.
de los R. Cons. &c.

Declaratio Sermonum tuoram illuminat , &
intelleilum dat parvulis. Ps.118. v. 130,

TOM IL

Ko

EN MADRID:;

En la Imprenta de Don Blas Rom4n,
Afio de MDCCLXXXVII.




Portada de la primera edicién de Examen de los Sermones del Padre
Eliseo, tomo II, Imprenta de Don Blas Roman, Madrid, 1787.



I
DEFECTO DE DOCTRINA SAGRADA

El P. Eliseo entré, sin duda alguna, como sucede de ordina-
rio, en el ministerio altisimo de los apéstoles, esto es, en el de
la predicacién, a ciegas y sin saber ni qué cosa era predicar, ni.
cudles los ejemplos que debia seguir, ni cuél el autor que mas
debialeery de cuya doctrina tenia que llenarse para derramarla
en sus oyentes. El creyé que predicar no era otra cosa que
hablar a los fieles en la iglesia y desde el ptlpito, tomando por
principio una clausula de la Sagrada Escritura, por la cual se
introdujese en alguna materia en que pudiese dar vuelo al
discurso y entretener a los oyentes un rato. Juzgé que sus
modelos y maestros debian ser Bourdaloue, Bossuet, Massillon
+ y Flechier, como los oradores mas célebres de la Francia, cuyos
libros de sermones miraba por consiguiente como el autor
unico de su profesién, entre los cuales se conoce muy bien que
dio toda la preferencia al Sr. Obispo de Clermont. No fue lo
peor que tuviese el P. Eliseo unos principios tan errados, que
podemos por desgracia mirar como el pecado original de los
predicadores en nuestros tltimos siglos, de que han sido pocos
los que una gracia especial ha libertado para que nunca faltase
la luz del Espiritu Santo en su iglesia por medio de la divina
palabra; no fue, vuelvo a decir, lo peor que comenzase tan mal,
sino que acabase con la misma ceguera, sin otro progreso que
el de empeorar unos ejemplos que no eran perfectos en todo.

157



158 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Lo mismo es regular que suceda a cuantos sigan el propio
rumbo y no aprendan lo que es predicar, cudles son los verdaderos
ejemplos de tan alto ministerio y cuéles los logros que contiene la
doctrina que se debe predicar. El oficio esencialisimo del predica-
dor no es otro que el de publicar e intimar a sus oyentes la Palabra
de Dios, que es el Evangelio. Asilo dijo el Soberano Maestro a sus
discipulos cuando los enviaba a predicar: praedicate evangelium.
Con el Evangelio estan ligadas todas las Sagradas Escrituras,
porque, como dice San Pablo, “Todas las ha revelado Dios y ha
querido que se escriban para nuestra salvacién por medio de la fe
en J.C., y son ttiles para ensefiarnos, convéncernos, Corregirnos
e ilustrarnos en la justicia, y de este modo se perfecciona el
hombre de Dios y se prepara a todo género de obra buena."” Pero
esta publicacién no ha de ser tan desnuda que queden en ayunas
de su inteligencia los ignorantes, a los cuales, dice el mismo
ap6stol que estaba tan obligado a ilustrar, como a los sabios.? La
multitud del pueblo rustico y de menos comprensién es aquella
numerosa turba, que no queria J.C. despedir de si en ayunas
porque no desmayasen en el camino,’y que ha de saciar con el pan
de su divina palabra el predicador, ddndosela bien amasada y
pura, de suerte que pueda alimentarse su espiritu con la inteligen-
cia de ella: ése sera su trabajo, ése su talento grande, ésa la obra
de su ciencia, la cual por grande que sea, necesita todavialaluz del
Espiritu Santo para que pueda conseguir al dulce e inestimable
fruto de la predicacién, que es la declaracién de las palabras de
Dios, preparada de suerte que ilumine y abra el entendimiento de
los parvulos e ignorantes, declaratio sermonum tuorum illuminat,
& intellectum dat parvulis.* Ninguno que suba al pilpito merecera
menos no digo el titulo de grande predicador; pero ni aun el mero
nombre que aquél cuyos sermones estén, como los del P. Eliseo,
vacios de la Palabra de Dios.

Todo predicador debe acordarse que sigue a Jeremias en el
ministerio, que es un enviado del mismo Dios, y que le repite lo
que dijo a aquel profeta: “mira que he puesto mis palabras en tu
boca ecce dedi verba mea in ore tuo,”” ellas son las que han de

1. 2. Thim. 3, 15-17.
2. Rom. 1, 14-17.

3. Matth. 15, 32.

4. Ps. 113, 130.

5. Jerem. 1, 9.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEQO 159

resonar en tus labios. En efecto, ministro de la Palabra de Dios
es y se llama el predicador: el ministerio de esa palabra, decia
San Pablo que era el que se le habia encargado,® y ésa dijeron
los apéstoles que era su ocupacién, de que no podian separarse
por motivo alguno, non est aequum nos derelinquere verbum
Dei.” ¢Y en qué consiste o c6mo se desempefia esta soberana
comisién de la palabra de Dios? Anunciando y declarando las
Sagradas Escrituras y los testimonios de uno y otro testamento,
que son los dos pechos abundantisimos con que el Sefor cria y
fortalece a sus hijos, infundiendo en ellos la suavisima leche y el
alimento divino de su palabra. Los dos testamentos son los ejes
de la fe y de la doctrina; sus palabras son los fundamentos y las
guias infalibles de la fe y de la verdad; los misterios y los
preceptos se contienen en ellos; los consejos y las maximas
saludables y eficaces emanan de alli; ellos son el digesto y c6digo
de nuestra religion por donde se arregla la creencia y la virtud,
y son el arsenal de las armas y provisiones de nuestra milicia.

¢Y bastard poner al principio del sermén un texto, darle
cuatro vueltas en la salutacién, para deducir de grado o por
fuerza, como hace el P. Eliseo, la proposicién o proposiciones,
y soltar después la rienda al discurso, a la filosofia, a las
pinturas o imagenes del corazén humano y de las practicas del
mundo, sin volver a acordarse de las Sagradas Escrituras?
Responda Clemente Alejandrino:8

“La voz del Sefior es la que nos ensefia a conocer la
verdad. Porque no hemos de dar crédito a los hombres
que la anuncian absolutamente y tienen también facul-
tad de decir lo contrario. Pues si no basta decir absolu-
tamente lo que parece, sino que es menester probar lo
que se ha dicho; no esperemos el testimonio que dan los
hombres, y sélo la voz de Dios que merece mds fe que
cualquier demostracién o por mejor decir, que es la
unica demostracion, puede probar lo que buscamos, y
esta ciencia solo se encuentra en las Escrituras.”

6. Act. 20, 24.
7. Act. 6, 2.
8. Clemens Alex. lib. 7, Stromet.



160 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Oigamos también a San Anselmo,® el cual hablando de los
predicadores, dice:

“Son ministros de Cristo, pues hablen las palabras de
su Sefior. Porque asi como al principio saco Dios mila-
grosamente de la tierra el trigo y cuando era menester
para alimentar al hombre, sin necesitar semillas ni
mano de labrador, del mismo modo hizo maravillosa-
mente, sin auxilio de doctrina humana, que los corazo-
nes de los profetas, de los apdstoles y de los evangelistas
se fecundasen de semillas saludables. De éstas es que
recibimos cuanto sembramos en la labor de Dios para
alimento de las almas; ast como para el nutrimiento de
los cuerpos tomamos de las primeras semillas de la
tierra. Nada, pues, predicamos con utilidad para la
salud espiritual que no la haya producido o contenga en
st la Sagrada Escritura, fecundada divinamente por el
Espiritu Santo”.

Pero que nos cansamos en probar una verdad tan manifies-
ta, es innegable. En un tomo bien abultado no cabrian los
testimonios de la misma escritura, de los concilios, de los
santos padres y escritores eclesiasticos que la confirman.
Mas no podemos pasar en silencio que los apo6stoles y los
primeros discipulos nos dieron ejemplo. Ellos no predicaban
otra cosa que lo que constaba en los libros de Moisés y los
profetas; lo que el Espiritu Santo les dictaba. Véanse los
discursos de San Pedro, los de Pablo, el de San Esteban y
todas las epistolas canénicas, que son los primeros sermones
que tenemos, y no se hallard otra cosa que el enlace de las
Sagradas Escrituras: un testimonio llama a otro, y todos se
apoyan y sostienen mutuamente. No se niega el lugar a la
razén, pero es para mostrar inmediatamente su conformidad
con la divina palabra. Repruébanse los abusos del mundo,
pero es con la Sagrada Escritura o con una razén, que se
funda en ella. Ni basta, como lo practica Eliseo, enlazar en el

9. S. Ansel. trac. de com. gra. & lib. arbi. cap. 6.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 161

raciocinio alguna autoridad divina, haciendo una liga en que
pierde el oro su valor y su brillo por la confusién con el cobre;
es menester que sobresalga y se conozca que viene a dar a la
filosofia o al raciocinio el mérito y estimacién que no tenia.
Por consiguiente falta al respeto de esta palabra: lo primero,
el que la mezcla de tal suerte con las suyas que no se distin-
gue al modo de hablar de Dios y el del hombre. ;Puede haber
mayor delirio que querer confundir el lenguaje de Dios con el
nuestro? {Qué loco es el predicador que se persuade, de que
mejora el estilo de Dios, cuando le acomoda al suyo! Las
palabras de las Sagradas Escrituras debe producirlas lo més
ligado y conforme que sea posible, con su letra, sin desviarse
mas de aquello que convenga para que mejor se entienda su’
sentido.

Lo segundo, falta a esta obligacién el predicador que aunque
tal vez inserta algtin pasaje de la Escritura, lo dice de modo que
sus oyentes ignoran o dudan si es sentencia de algtin filésofo,
doctrina de santo padre o palabra de Dios. Los sagrados libros
estan llenos de ...dice Dios ...manda Dios ...dijo el Sefior ...man-
dé el Serior. El Evangelio, los Hechos de los apéstoles y sus
epistolas resuenan a cada paso... dice J.C. ...manda J.C. ...nos
enseria el Espiritu Santo, y otras semejantes. La Palabra de
Dios, que es la que predicamos, ha de distinguirse de la nuestra
por el sonido de sus voces y frases, como el diamante en la joya;
y es muy util repetir continuamente a los que la oyen el nombre
de su soberano autor, porque él s6lo llama la atencién, concilia
el respeto y hace una impresién saludable para recibir con
sumisién y reverencia lo que se dice, Los profetas y los apésto-
les, nuestros predecesores, nos dejaron este ejemplo y lo prac-
ticaban asi, sin recelo, de que su repeticién causase fastidio a
los oyentes, dando con esa misma invocacién la gloria que
debian y debemos al nombre de Dios.

Lo tercero, pecan gravisimamente los predicadores que aun
cuando usan en sus sermones de las Sagradas Escrituras y dan
algunas palabras de ellas, lo hacen con tanta concisién o tan de
paso, que no se detienen en sus divinas sentencias, sus precep-
tos, o sus maximas, sus consejos, sus promesas y sus amenazas,
para darles todo aquel aire severo, nervio y majestad con que se
explica el mismo Dios. Muchos, y entre ellos nuestro Eliseo,
embotan la espada de la palabra del Espiritu Santo, que corta



162 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

y penetra las entrafas,'® o mejor dir¢, la manejan envainada en
su estilo carnal, acomodando a la falsa delicadeza de sus
oyentes, como temiendo aterrarlos y exasperarlos, si la desnu-
dan: no tienen el valor apostélico de echar mano de ella para
cortar el nudo de las pasiones, y se entretienen indtilmente en-
buscar las vueltas revueltas con que tienen ligado el corazén.
Son los taberneros de Isaias,!' de los cuales dice San Jerénimo
que corrompen el vino de las Santas Escrituras, con cuya
autoridad habian de corregir a sus oyentes, mezclandole el
agua de su estilo halagiiefio, que en vez de corregir, deleita.
Daré sus palabras porque no se dude de la fidelidad de la
traduccién: omnis Doctor qui austeritatem Scripturarum, per
quam potest audientes corripere, vertit ad gratiam, & ita loquitur,
ut non corrigat, sed delectet audientes, vinum sacrarum
Scripturarum violat, atque corrumpit sensu suo.?

Del mismo modo moteja el apéstol a semejantes predicado-
res, y dice que brindan la palabra de Dios viciada, a guisa de
taberneros, cauponantes verbum Dei, segin los setenta, que
traduce nuestra vulgata llamandoles adulteros, adulterantes
verbum Dei.'® Aqui observa el Cris6stomo que con este ingenio-
so apodo no sélo satiriza graciosamente el ap6stol a los que se
sirven de la divina palabra para sus intereses pecuniarios, sino
que avergiienza a los que la mezclan conla suya, y no la alargan
a sus oyentes con la sinceridad que deben, y asegura Pablo que
lo hacia él, dandola en la propia conformidad que la habia
recibido de Dios, sicut ex Deo, y como que la daba delante de su
majestad coram Deo,'* de que se infiere la razén porque el
insigne maestro de las gentes y modelo de los oradores cristia-
nos, predicaba la palabra de Dios sin arropajos humanos, como
lo dice repetidas veces en sus cartas, esto es, porque su aAnimo
era no enervarla con los adornos de la elocuencia, no ocultarla
con las sombras del artificio, sino darla clara ex sinceritate, con
la misma pureza y fuerza que la habia recibido de Dios, sicut ex
Deo. Todavia afiade que hablaba en Cristo in Christo loquimur.
Con efecto, nada suena mas en sus cartas o sSermones escritos,

10. Eph. 6, 17.

11.1Is. 1, 22.

12. Hyer. lib. I, in Isai.

13.2 Cor. 1, 17.

14. Cris. Hom. 5 in Ep. 2 ad Cor.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEOC 163

que este dulcisimo nombre de Jesucristo. Cuando predicaba o
hablaba de viva voz, exhortando a los judios o a los griegos, nos
advierte San Lucas que hacia frecuente mencién del mismo
nombre, interponens nomen Domini Jesu.? N

¢Pues cé6mo no habfa de postrarles al pie de la cruz,
persuadebatque Judaeis, & Graecis, si usaba de la espada de la
palabra de Dios desenvainada, y en el nombre-de Jesus? Este
nombre solo, decia el mismo Pablo que hace doblar la rodilla a
los 4ngeles, a los hombres y a los propios demonios.'® A la
eficacia de ese nombre predicado, atribuye San Bernardo la
extensién pronta y admirable del Evangelio en todo el orbe, y
afiade que su memoria sola conforta que es el nutrimiento mas
especial para el alma, que es el reparo de nuestros sentidos
cansados, el aliento de nuestras virtudes y el mejor fomento de
las buenas costumbres, que engendra castos afectos.'’

El que ni predica, como el Padre Eliseo, la Divina Palabra
con aquella energia, que tiene en su original de las Santas
Escrituras, ni con aquella gravedad que se observa en sus
sentencias, ni con aquél peso que da la autoridad del Espiritu
Divino citandole, ni interpolando el nombre de J.C., bien podra
divertir y lograr aplauso entre los que ni saben lo que es sermén
ni cual es el fin altisimo de la predicacién. De estos Eliseos
hablaba el sabio y piadoso P. Rapin, a los cuales llama predica-
dores a la moda (y yo diria petimetres del pulpito), refiriendo el
suceso de un sermén al que asistié.’* En él dice “que se encendi6
en célera al oir, durante el discurso el susurro de las sefioras
que aplaudian entre si, repitiendo... jQué cosa tan lindal!... {Qué
graciosamente predical..., y exclama Rapin jinfelices predica-
dores a la moda! Ni el Evangelio ni los apéstoles tienen parte en
sus sermones. jQué decencia es predicar la triste severidad de
nuestra religién, el abatimiento del cristianismo y el oprobio de
la Cruz, con un estilo brillante y con palabras floridas!
Entretiénense estos predicadores en ser agradables para unas
gentes, que debian aterrar y estremecer.” Hasta aquf el P.
Rapin.

15. Act. 18, 4.

16. Phil. 2, 10.

17. Bern. serm. 15, in cant.

18. Se refiere al jenita francés René Rapin (1621- 1689), erudito y poeta latino.
(JLS)



164 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

¢Por qué encargarian tanto los concilios que el obispo, el
predicador y todo eclesidstico leyese, supiese y meditase con
frecuencia las Sagradas Escrituras? ¢Para qué sino para que
pudiesen, segtin se explican los mismos sinodos, como versados
en ellos, ensefar al pueblo la palabra de Dios? Asi lo dice el
séptimo Sinodo general.!’” Lo mismo ordena nuestro IV Conci-
lio de Toledo en el Canon 24, y asi éstos como otros muchos que
dejo de citar, apoyan sus reglamentos en las mismas escrituras,
doctrinas de San Pablo y sobre todo en el precepto de J.C. a los
apoéstoles, “predicad el Evangelio,” praedicate Evangelium. No
dice J.C. predicad vuestros discursos y pensamientos, sino lo
que me habéis oido o me habéis visto practicar, de modo que
vuestra predicacién sea un testimonio, y vosotros seais unos .
testigos de mi doctrina y de mis obras et eritis mihi testes.”® Y
como al testigo no le es permitido filosofar a su fantasia o
discurrir por su capricho sobre el dicho o hecho de que testifi-
ca, sino que debe exponerlo con claridad y sencillez, asi el
predicador ha de emplearse esencialmente, en declarar el Evan-
gelio y todas las Santas Escrituras que son la Palabra de Dios,
sus maravillas y acciones de J.C., y los dichos y hechos por
donde se ha de dar a conocer quién es Dios, qué ha dicho y qué
doctrina ensefié. Este es, vuelvo a decir, nuestro oficio; y por
eso cuando San Pedro, como cabeza del colegio apostélico,
traté después de la ascensién del Sefior de que se nombrase un
sucesor a la silla que habia perdido Judas por su prevaricacién,
no dijo que se buscase el méas elocuente, sino que se escogiese
entre aquéllos que habian vivido siempre en su congregacién
desde el bautismo de San Juan hasta el dia en que J.C. habia
subido a los cielos, uno que pudiese ser junto con ellos testi-
gos.?!

Muchos son los defectos reprensibles en la predicacién del P.
Eliseo, como se ird manifestando; pero éste es el més capital, y
tanto que, hablando sin rebozo delante de Dios, ni puede
darsele el nombre de predicador, ni llamarse sermones los que
se nos han vendido. Porque un sermén no ha de ser otra cosa-
que la declaracién del Evangelio, y las Sagradas Escrituras y

19. Sin 7 gen. Can. 2 rel. a Grac. in c. omnes psalentes, dist. 38.
20. Luc. 24, 48.
21. Act. 1, 21-22.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 165

una exposicién clara, nerviosa e instructiva de los misterios, de
los sacramentos, de los preceptos y de los medios para conser-
var o adquirir la justicia y perfeccién espiritual a que se dirigen,
por consiguiente, sus palabras, sus clausulas, sus sentencias,
sus avisos y sus ejemplos, han de ser los sé6lidos, de que se
componga el cuerpo de una oracién evangélica o sermén; sobre
los cuales trabajara el predicador en la compaginacién y el
vestuario de musculos, nervios y carne, con los concilios, los
padres, las antigiiedades de la iglesia y sus decisiones; €l Espi-
ritu Santo, espiritu que dicté las escrituras, y ha de citarse
frecuentemente como autor, debe ser el espiritu que anime y dé
movimiento a ese cuerpo; pero el P. Eliseo apenas se sirve de las
palabras de Dios en los suyos como de unos lunares sobrepues- -
tos, de cuyo auxilio puede sin dificultad pasarse. Si trae algu-
nos testimonios, son cortisimos, y para reducirlos mas, cercena
las palabras del contexto, se desdefia de nombrar el autor o
mencionar siquiera ¢l libro:?? de suerte que los tales sermones
nada son menos que la palabra de Dios. Excedié con mucho en
esto a su original Massillon, demasiadamente reprensible por
el mismo defecto. Si alguna vez trae a secas y descarnado algtin
textecillo, es cuando chupa del ilustrisimo Flechier y algunos
otros franceses que guardaron mas regularidad que Massillon,
y conocieron que no hablaban en la Academia de las Ciencias y
Bellas Letras, sino en la Catedra del Espiritu Santo, para
declarar su doctrina. Los que hablan en ella, como Eliseo, tengo
por seguro que no conocen la sustancia de su jerarquia, que
consiste, segun el VII Sinodo general citado, en la ciencia de las
divinas escrituras y de la tradicién. No consultan para predicar
los libros santos, sino los sermonarios mas aplaudidos, y aun
los escritores profanos y corrompidos que sobresalen en las

22. Aunque puede decirse, sin exageracién, que el Padre Eliseo abusa en todos
sus sermones de la Escritura, y de los Padres, como puede verlo el que quiera
examinar los pocos textos que aparecen, con todo, para mayor justificacién
nuestra, insertaremos aqui un breve indice. Textos sin autor, Tom. II, p. 80 in
fine. Dulcescas &c., Pag. 111, lin. 4. O mucro., P4ag. 112. Cuando &c. Este es
Josué cap. 4. 6 y le cercena el cras., Pag. 113, lin. 5. Mérito: Ibi. lin. 22.
Prespice. Pag. 121, lin. 19. Tanquam, Pag. 283, lin. 14. Non crit: P4ag. 342, lin.
15. Exagerat &c. &c. Otros son fuera de propésito, y como pegadizos: tales son
entre inumerables Tom. II, P4g. 260, lin. 10. Fluctus: Pag. 258, lin. 18. Venient:
Pag. 288, lin. 9. Noli timere: Pag. 214, lin. 18. Coa ego &c. &c. Esto es sélo un
poco del tema seguido.



166 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

pinturas de las pasiones, de las costumbres y del mundo. Por
eso se les ve brillar cuando hablan en estos puntos, y arrastrarse
cuando tratan de los preceptos, de las virtudes, de los sacra-
mentos, de los premios y de los castigos eternos. Contra el P.
Eliseo se funda mas esta presuncién, no sélo por la textura de
sus sermones, sino también por lo que dice su provincial,
pariente y amigo, de haberle notado que su mayor aficcién era
a las letras humanas.




1I
DEFECTO DE TRADICION APOSTOLICA

Ninguno que tenga una mediana instruccién en la ciencia de
la religién, ignora que se contiene no sélo en las divinas letras,
sino también en la tradicién de los apéstoles. El Soberano
Maestro, que en el curso de su misién les declaraba separada-
mente con méas extensién la doctrina que predicaba,’ que les
decia que sélo a ellos era concedido conocer los misterios que
no penetraban los demés en sus parabolas,? con todo eso les
asegura que tenfa muchas mas cosas que ensefarles.®> Con
efecto, después de su resurrecion les ilustré en la inteligencia
de las escrituras,* y atn les declara que estan incapaces de salir
a predicar por el mundo, y que suspendan el ejercicio de su
ministerio hasta que hayan recibido el Espiritu Santo, que les
instruirfa en todas las verdades.’ Porque ninguna verdad que
fuese concerniente a la declaracién de su Evangelio y util para
la sabiduria verdadera de un cristiano, habia de ocultarse a los
que dejaba en el mundo, para publicar su doctrina y reducir
toda la tierra al yugo del Evangelio. La Iglesia, a la cual
prometi6 J.C. su asistencia y la de su espiritu,® ha mirado desde

. Marc. 4, 34.

. Ib. 11,

. Joan. 16, 12.

. Luc. 24, 45.
.Ib. 49; Act. 1, 4.
. Math. 28, 20.

U W

167



168 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

su cuna los escritos genuinos de los apéstoles por esta razén,
como unas columnas de igual firmeza que los libros de los
profetasy el Evangelio, para sostener los dogmas de la creencia
y de la pureza en las costumbres. .

Pero como los propios apéstoles manifiestan repetidas veces
en sus escritos que, ademas de lo que alli decian reservaban
otras cosas, y esas importantisimas, las cuales no juzgaban
entonces conveniente manifestar al cuerpo de los fieles, para
revelarlas en particular a los obispos, a quienes confiaban con
la administracién de las iglesias que iban fundando, el
preciosisimo depésito de lo que se les habia inspirado, y les
encargaban al mismo tiempo de la tradicién, o entrega que
observasen igual conducta con sus sucesores; de aqui es que la
Iglesia, no sélo ha creido como documentos divinos cuanto
dejaron escrito en sus cartas reconocidas por legitimas, y que
por eso llamamos Candnicas, sino también lo que constante y
uniformemente predicaron y ensefiaron sus inmediatos suceso-
res. De unos y otros testimonios se ha servido sucesivamente en
sus juntas, sinodos o concilios, tanto para ir declarando, con-
forme a la necesidad de los tiempos, la antigiiedad de su
creencia en los-articulos de fe, que se han controvertido, como
para establecer las reglas invariables de una conducta pura y
cristiana, y de esta forma se concluye que fuera de lo escrito,
hay una autoridad divina en lo que ha observado desde su
oriente por la tradicién de los apéstoles.

Porque, como dice altamente Tertuliano:

“cQuién serd tan loco que se atreva a presumir que los
apdstoles, que dejaba el Sefior para maestros, que no se
apartaban de su lado oyendo su doctrina y su conversa-

_ cidn, a quienes separadamente descubria las cosas ocul-
tas, a quienes aseguraba que tenia el don de penetrar los
secretos que no podia alcanzar el pueblo, ignorasen cosa
alguna? ;Quién dird que los apdstoles callaron o disi-
mularon algo de lo que aprendian de Cristo? El mismo
les mandaba que publicasen lo que habian oido en
secreto, y les habia prevenido con un simil que ni una
sola de sus palabras dejasen sin fruto, ocultdndola. El
les enseriaba que la luz no habia de ocultarse, sino




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 169

ponerse en el candelero para que alumbrase a cuantos
hubiera en la casa. Si los apdstoles no lo hubiesen
practicado asi, escondiendo la luz, esto es, la palabra de
Dios y el sacramento de Cristo, seria por negligencia o
por falta de inteligencia: cuando ellos, ni temian la furia
de los judios ni la de los paganos, y los que no callaban
en las sinagogas ni en los lugares piiblicos, predicaban
también con libertad en la iglesia. Tampoco hubieran
podido convertir a los judios, ni atraer a los gentiles, si
no era exponiéndoles con claridad lo que habian de
creer.””

Igual argumento forma San Ireneo contra los herejes o
novadores de la doctrina. “La tradicién, dice, de los apdstoles
se ha manifestado en todo el mundo, y pueden conocerla en
toda la iglesia los que quieran oir y saber la verdad. Nosotros
tenemos el consuelo de poder contar los obispos que ha habido
en las iglesias hasta nuestros dias, sucesores de los que fueron
puestos por los apostoles, los cuales no han ensefiado tal cosa,
ni supieron lo que ahora deliran estos novadores. Porque si los
apostoles hubiesen sabido misterios escondidos para ensefiar-
los con separacién de los otros a los que eran mas perfectos, a
ninguno se los hubieran confiado més bien que aquéllos a
quienes confiaban las iglesias; pues para un encargo semejante
buscaban a los méas perfectos e irreprensibles que ocupasen el
lugar de su magisterio.”®

A esta doctrina constante y uniforme, ya sobre dogmas de fe,
ya sobre puntos de costumbres que se encuentra en los padres,
especialmente en los que florecieron hasta el Concilio de Nicea,®
y los que escribieron en los tres siglos siguientes para defender
la Iglesia en sus mas peligrosas tempestades, damos el nombre
de Tradicion, que se ha mirado siempre y mandado guardar
como las joyas mas preciosas de aquel depésito que encargaron
los apéstoles al celo e integridad de sus sucesores, y éstos a los

7. Tert. de Prescriptionibus.

8. Iren. lib. 3, cap. 3. ) *

9. El concilio de Nicea (325), combatié la herejia de Avvio un asceta libio, y
formulé el primer Credo. (JLS)



170 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

que les siguieron, y de mano en mano hallegado hasta nosotros
con toda su pureza y cabalidad. De los libros que escribieron
estos varones apostélicos, y de los concilios en que se juntaban,
sacamos la sincera inteligencia de lo que se halla en divinos
volumenes. La uniformidad de su doctrina nos sirve de regla
segurisima dictada por el Espiritu Santo a sus apéstoles para
fundar los dogmas que creemos, aunque no estén expuestos
literalmente en aquellos volumenes, y para dirigir los fieles a la
perfeccién evangélica. Por tanto, aquellos primeros padres y
sus concilios son el apoyo de los posteriores, y debemos estu-
diarles como suplemento divino de ambos testamentos. Asi nos
lo encargan encarecidamente ellos mismos, y mandan que no
s6lo los obispos y predicadores, sino todos los sacerdotes en
general hayan de saber los concilios y canones de la Iglesia.
El Padre Eliseo de nada de esto se cuida; tal vez como
adorno nombra a San Agustin, a San Ambrosio o a otro, y hace
con sus testimonios lo mismo que con los de las Sagradas
Escrituras. Conténtase con nombrarles y decir tres o cuatros
palabras cortadas, sin seguir el hilo, ni manifestar la energia
de sus sentencias, de sus consejos, de sus exhortaciones o de
sus fundamentos, como que no ha menester aquellos auxilios,
y les hace mucha honra con traer su nombre sin gastar su
tiempo, que necesita para fruenos reconcentrados, apoteosis,
cenizas mezcladas con cenizas, patria, amor del bien publico,
humanidad dulce, etc. ¢Y diremos que esto es predicar? Cuan-
do un sermén se compusiese todo, como debe, sobre la doctri-
na contenida en los libros santos, ilustrada con los santos
padres y concilios, entonces tendria todo su peso, harfa im-
presién, porque daria a conocer a los oyentes que aquello no
lo sacaba el predicador, como decimos vulgarmente, de su
cabeza, sino que eran las palabras del mismo Dios explicadas
por aquellos hombres que venera el cristianismo por ejempla-
res de santidad, ilustrados por el Espiritu Santo para ensefiar-
los. Por el contrario, ¢qué juicio podremos formar de la
utilidad y de la eficacia de los del P. Eliseo, que carecen de
todo esto, y en los cuales si se hallan por casualidad algunas
palabras de la Escritura o de los padres, es menester adivinar
quién las dijo? Siel P. Eliseo cuando predicaba, hacia en su
auditorio alguna mocién permanente, (que lo dudo mucho)
seria la obra milagrosa de Dios, que sabe servirse de todo para




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEC 171

la salud de sus escogidos,!® y sacar moneda acufiada de las
entrafias de un pez.!

No quiero decir por eso que se haga un sermén bilingtie, con
una mitad o tercia parte de latin, que sobre inttil serfa muy
fastidioso; lo que pretendo es que el predicador, cuyo ministe-
rio consiste en ensefiar y declarar al pueblo la palabra de Dios,
haga saber a sus oyentes lo que Dios ha dicho por boca de sus
profetas, por su mismo Hijo o por sus apdstoles, citandoles, o
c6mo han explicado su divina palabra los Policarpos, Ireneos,
Atanasios, Basilios, Gregorios, Jerénimos, Criséstomos, Agus-
tinos, etc. para que la gravedad de aquélla, con la santidad y
literatura de éstos, rinda el entendimiento y mueva el corazén.
Después de esto entra la ciencia y talento de cada uno para
aclarar con la reflexién, aplicar segin el caracter de su audito-
rio, corregirle, y exhortarle con una elocuencia varonil, con un
idioma claro y cristiano; y la virtud de la palabra de Dios, la
autoridad, y ejemplo de los santos, habran abierto yala brecha
por donde entre a persuadir su intento, con la satisfaccién de
que sino agradare a los rebeldesy rechinaren los dientes, como
los judios en la predicacién de San Esteban,'? pasard con
suavidad y con dulzura por el corazén de los timoratos y de los
escogidos su espada, como que va ungida con el balsamo del
Espiritu Santo, que es la verdadera y unica uncién de los
predicadores.

Quiza por falta de estos auxilios o principios primitivos, son
tan raras las conversiones, y aun se multiplican infelizmente
las apostasias donde abundan los oradores del caracter ponde-
rado del P. Eliseo. Cuéntasenos de ellos que llevaban tras si un
concurso NUMmMeroso; que en ciertos pasajes de sus oraciones se
levantaba casitodo el auditorio por un movimiento involuntario,
y otras cosas semejantes; que no se nos refiere que los oyentes
interrumpiesen, llenos de compuncién, la palabra del predica-
dor, preguntandole como a San Pedro qué era lo que debian
practicar para su salvacién,'® ni que después de oirles, fuesen
seguidos, no digo, de cinco mil, pero ni-aun de cinco;' ni que

10. Rom. 8, 28.
11. Matth. 17, 26.
12. Act. 7, 54.

13. Act. 2, 17.

14. Act. 4, 4.



172 ‘ ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

siendo tantos los impios e incrédulos, se conjurasen contra
ellos, como le sucedié a San Pablo.!s Los propios incrédulos
corren a oir a los oradores de esta clase por pasatiempo,
seguros de que su predicacién no sera capaz de moverles, y aun
les alaban y buscan como a un famoso peluquero de la moda,
para aprender a peinar su estilo. . ‘

15. Act. 14, 12.




III
DEFECTO DE ANTIGUEDADES ECLESIASTICAS

Del poco manejo delos concilios, de los santos padres y de los
autores eclesiasticos, lectura esencialisima para aclarar la pa-
labra de Dios viene, en los Sermones del P. Eliseo otro defecto,
no menos reprensible, y es el vacio de aquellas noticias anti-
guas tan utiles a la mocién y edificacién, como eficaces para la
reforma, ya de diferentes practicas perjudiciales, que no sin
muchas lagrimas tolera la Iglesia, suspirando por extirparlasy
ver a sus hijos reducidos al fervor primitivo de los antiguos
cristianos, como se explicé méas de una vez en Trento.! El
tiempo que gastan los predicadores del caracter de Eliseo en
pintar la depravacién actual de las costumbres, que saben més
de lo que era menester los que pueden entender sus cuadros, se
emplearia con mayor fruto en ponerles a'la vista la imagen de
los primeros fieles, para que viesen en ella, como en un espejo
clarisimo, la perfeccién de todas las virtudes a que ellos aspira-
ban en siglos, paises, estados y cortes, tanto o méas corrompidas
que las de nuestros dias, y a que debe aspirar todo cristiano que
pretenda salvar su alma. Estos bellisimos retratos de hombres
y mujeres acabados de salir de la ceguedad, de la idolatria, de
los vicios y torpezas del gentilismo, cercados por todas partes
de sus abominaciones, acometidos, no digo del mal ejemplo y

1. Tri. Sess. XXII c. VI de Sacr. Mis.

173



174 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

de sus propias pasiones, sino de la mofa y del escarnio por un
lado, y por otro de los honores y de los premios ofrecidos con
prodigalidad a su apostasia, averglienzan a los fieles de cual-
quier sexo y caracter, destruyen sus falsos pretextos, manifies-
tan por su oposicién la impureza y la corrupcién del modo
actual de vivir y de pensar, y convencen que teniendo los de
ahora iguales auxilios a los que tuvieron ellos, pueden seguirles
en la practica de la severidad evangélica, si de veras quieren
salvarse.

Estos son los cuadros que representan con viveza y atractivo
la majestad y la santidad de la religién cristiana, y ésos los que
fundan su justicia para reprender la indolencia o la ilusién de
sus malos hijos. Cuando quiere animarles al despego o al
desasimiento de los bienes del mundo, les propone primero la
doctrina de J.C. y para exhortar a su practica nada puede darle
mas fuerza contra los sofismas de la codicia y las interpretacio-
nes del amor propio, que el ejemplo de aquellos hombres que
ponian alos pies de los ap6stoles todos sus bienes o que usaban
de ellos como comunes con sus préjimos, y no contaban por
bien gastado, sino lo que empleaban enlaviuda, en el huérfano,
en el peregrino, en el encarcelado, yen fin, en todo menesteroso.
Cuando se empeifia en enlazarlos con la caridad reciproca,
uniendo santamente sus corazones para llorar o alegrarse con
las penas o los bienes, ¢qué argumento hallard més convincen-
te, que el de sus primeros hijos, que componfan entre sf un
cuerpo, animado de sola un alma, y sin mds de un corazén??
Cuando trate de la obligacién indispensable de saber y meditar
la ley santa, y ocupar en su eleccién el tiempo que con tanto
dafio, y cuanto menos, sin provecho, se emplea en otras cosas,
nada puede ser mas a propésito que la seria aplicacién de sus
primitivos hijos, no sélo en el siglo de los ap6stoles, de que
testifica la Escritura,® sino en los siguientes, conforme nos
manifiestan las frecuentes exhortaciones de los santos padres
sobre este particular. Las vidas ejemplares asf de los anacoretas
o monjes, como de los otros santos que vivieron en ciudades, no
tiene mas diferencia en cuanto a la oracién, meditacién y
aplicacién a la lectura sagrada o espiritual, que el entregarse

2. Act. 4, 32.
3. Act. 17, 11.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 175

més o menos, segiin lo pedian sus diferentes estados; pero
todoslos fieles, sin excluir el otro sexo, no dejaban pasar dia sin
estos santisimos ejercicios, indispensables absolutamente para
sostener y fomentar la piedad, los cuales se miran ya entre
nosotros como una de las mas duras penitencias que pueden
imponerse a un reo de gravisimos pecados, porque exhortando
los predicadores continuamente a ejercicios vocales y sin espi-
ritu o a practicar de una importancia infinitamente menor,
apenas suelen ofr una vez al afio la soberana utilidad y la
necesidad indispensable de ocuparse enlaleccién y meditacién
de la ley santa que profesan, para arreglar por ella sus pasos,
segtn el ejemplo y la sentencia del santo rey y profeta.’ Para
acabar con los desérdenes del lujo, de las modas escandalosas
o ruinosas, ¢qué cosa puede dar mas calor, ni persuadir con
mas energia, que la conducta de aquellos nobles y ricos genti-
les, de aquellas ilustres damas o bien venidas del paganismo o
bien nacidas en el seno de la Iglesia, que lejos de creerse
autorizadas por su clase o su caudal, no digo para el exceso
escandaloso, sino para los trenes de vanidad, miraban con
horror y como una cosa incompatible con el cristianismo,
cuanto excedia de una decencia racional, y quitaba o acortaba
los medios de socorrer al necesitado?

En fin, para dirigir la liturgia y asistencia al adorable sacri-
ficio del Cordero, que es la demostracién sensible y mas sobe-
rana del culto de los catélicos (después de su comunién
sacramental) de suerte, que logren el inestimable fruto que
produce en el alma, es menester limpiar los conductos por
donde corre esa purisima fuente o mejor diria, abrirlos. jTan
terrados estan con los errores vulgares, las falsas opiniones de
los probabilistas, y el poco o ningin celo de los predicadores!
En la época del Concilio General de Trento se quejaba amarga-
mente la Iglesia sobre la falta de piedad en sus hijos, originada
del defecto de instruccién sobre un objeto de tanta importancia
y procurd, con el esmero que dicta a una madre su ternura, el
remedio a tanto mal, encargdndolo entrafiablemente y con el
debido encarecimiento a los prelados, parrocos y predicado-
res.> Y después de la doctrina, ¢adénde puede recurrirse mejor

4. Ps. 118, 105.
S. Ses. 22, c. 8, de Sac. Mis.; DZ 946.14. Act. 4, 4.



176 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

que al ejemplo de humildad, compostura y devocién cordial de
los primeros cristianos, que no contentos con asistir a los
misterios (éste era el nombre mas usado de la misa) con el
afecto y reverencia que guardaban los ancianos del apocalipsis
en presencia del Cordero (como que estaban delante de él, vivo,
glorioso y derramando su beneficencia), se disponian antes,
mejor que los hebreos para comerle en figura, porque iban a
comerle en realidad? Este es el medio util, eficaz y necesario, si
queremos curar el mal que impide la participacién del fruto
abundante de la cruz, y cortar el escandalo, mayor en nuestros
tristes dias que en los de el Concilio de Trento. Yano es tibieza
la de los fieles, es un desprecio y una injuria atrocisima al
Cordero de Dios. Puede sin exageracién decirse que la mayor
parte de los cristianos que concurren a misa en los dias de
precepto, quedaria menos recargada por no asistir over lamisa,
como se explican vulgarmente. Tal vez parecera dura esta
proposicién al que no haya pesado en la balanza del santuario
la confusién de Babilonia, que introducen en nuestros templos
los fieles ignorantes de ambos sexos, ya con la indecencia, ya
con el tropel, ya con las rifias, ya con las injurias, ya muchas
veces con los golpes, sin sacar después de esto otro fruto que el
haber estado en la Iglesia sacrilegamente y haber quitado el
espiritu a los verdaderos oradores. No es raro, jqué abomina-
cién!, hacer de la sagrada concurrencia la atalaya de la galan-
teria. Los trajes y la postura declaran sin equivocacién que si
acaso creen, (por una fe habitual, pero no actual), que se
consagra allf el cuerpo y sangre de J. C., y se ofrece al Padre
Eterno por nuestro bien, ignoran lo que es el sacrificio, la
divinidad del sacrificio y la majestad del que se quiere aplacar,
y en vez de apaciguarle, se le irrita con el ultraje.

La historia pues del cristianismo en su pureza primitiva, y
las imagenes de los hombres y mujeres que le abrazaron y
siguieron entonces, ofrecen al predicador la mas completa y
preciosa coleccién de originales para combatir todos los abu-
sos que ha introducido la moral corrompida y la ignorancia,
para establecer las practicas sencillas y utilisimas, conforme al
espiritu del Evangelio. Siempre que miremos en ellos la santi-
dad de nuestros antepasados, nos avergonzardn sus acciones
con muda reprensién, y confundiran nuestro lujo, nuestro
descaro, nuestra indiferencia sobre la eternidad, y todos los




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 177

.
pretextos frivolos con que queremos disculparnos. {Cuan dife-
rente impresién hara en nuestro espiritu uno de estos cuadros
de piedad, de la que pueden causar las pinturas mas bien
trabajadas de las costumbres presentes! Aquéllos al mismo
tiempo que nos edifican y alientan a la virtud, nos llenan de
rubor y confusién por nuestros vicios; éstas, aunque se les dé el
colorido de vergonzosas, antes que abochornar, pueden incitar
al mal ejemplo, teniéndole tan a la vista y siendo tan fuertes las
pasiones, que nos arrastran a su imitacién.; Quién duda que en
muchos oyentes antes se engendran deseos que no habian
concebido con semejantes descripciones, las cuales sirven de
semilla? Los sermones del P. Eliseo estan por desgracia, no
digo llenos, pero atestados de estas fatales pinturas, escandalo-
sas en la realidad parala gran parte de los fieles que las ignoran,
e indtiles para la otra, que las saben mas de lo que les convenia,
y enteramente desnudos de otras, eficaces y necesarias para la
edificacién. jCuantos cristianos yacen en la indolencia, como
unos yertos cadaveres, que sacudirian la pereza, se pondrian en
movimiento y corrian a la penitencia o a la perfeccién a vista
del ejemplo de los primeros fieles! Sobre todo, éstos son los
modelos que pueden formar santos, y los que quiere la Iglesia
que se representen de generacién en generacién, para que los
descendientes no desdigan de los progenitores, que siguieron
inmediatamente a la publicacién del Evangelio. Los del P.
Eliseo y otros de su cardcter apenas seran capaces, cuando mas,
de producir alguna correccién en el disefio filoséfico.






v
DEFECTO DE EXPLICACION DE LA RELIGION
Y SUS MISTERIOS

No hay error mas comtn entre las personas que se han
metido a hablar dela predicacién y de los predicadores después
del siglo XVII, que el de decir que para ser un predicador
grande no es menester ser un gran teélogo; y no ha faltado
quien llegue al extremo de decir que los mayores teélogos son
de ordinario malos predicadores. Son innumerables los secta-
rios de este axioma, que asi puede llamarse en el dia, siendo un
error muy grosero y de las mas fatales consecuencias para el
cristianismo. Estoy persuadido (no sé si me engafiaré), de que
sacando sélo una de las muchas absurdas que de él pueden
inferirse, abrira los ojos el mas preocupado, y es ésta: Luego ni
los apéstoles necesitaron sobre la instruccién de J. C., la aber-
tura de su entendimiento, para comprender las Escrituras, de
que les dot6 antes de su ascensién, y la infusién del Espiritu
Santo, como maestro de toda verdad, para ser grandes predica-
dores, ni los Atanasios, Basilios, Gregorios, Criséstomos y
Agustinos tanto estudio de las Sagradas Letras y de la religién
para haber sido excelentes oradores. O de otro modo: Luego,
cualquier humanista con una mediana o regular tintura del
cristianismo puede ser mejor predicador que San Pablo y los
padres que acabamos de citar. La consecuencia es legitima, y
no sé que pueda negar lo absurdo el mas fanatico.

179



180 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

S6lo una ignorancia profundisima de lo que es predicar
puede haber concebido y dado a luz un monstruo tan espanto-
so. Si el predicar es ensefar la religién y sus misterios, esto es,
lo que Dios ha revelado, lo que ha mandado observar; lo que su
Iglesia y concilios han definido o declarado contra los herejes,
cismaticos, moralistas que han pecado por rigor o por relaja-
cién, y en una palabra, lo que contiene el Evangelio y las

Escrituras y lo que desde su principio se ha creidoy observado,
si esto es predicar, como con efecto lo es, ninguno puede ser
predicador y menos predicador grande, sin saber todo aquello
que es la ciencia de la teologia. Si por predicador se entiende el
que sube al pulpito para decir a la letra o estropeado, o el que
cose un centén de varios retazos de sermones y los refiere,
convengo en que puede serlo el que no sea buen tedlogo; pero
a estos tales no corresponde el nombre de predicadores, sino el
de predicantes, y estdn expuestos, como sucede con demasiada
frecuencia o a decir unos sermones jansenistas y viciados del
error de sus autores, o a trastornar las proposiciones por
ocultar el plagio de que abunda el P. Eliseo, y proponer unos
principios erréneos, por no estar instruidos a fondo en la
religién y sus dogmas.

También convengo en que para predicar, no es menester ser
gran tedlogo, cuando con este nombre se entiende un
escolasticén de aquéllos que sin cuidarse de lo que dicen los
sagrados libros, los concilios y padres, empapelado en un
Gonet, un Marin' u otro de la inumerable turba de este jaez,
sabe disputar desde la mafiana a la noche sobre si la esencia de
Dios consiste en la aseidad, que es decir en lengua culta la
independencia, o en otro de los divinos atributos, o si consiste
formaliter o quidditative en el conjunto de todos, y asi'muchisi-
mas cuestiones en que hacen consistir la gran teologia, estu-
diandola en unos autores, de cuyos volimenes exprimidos, no
s6lo es imposible componer un sermén, sino que quedan casi
inutilizados para hacerlo los que mas se han entregado a su
estudio, y cuando han predicado, toman por necesidad de otros
a ciegas y sin principios para discernir. Mas cuando con el
nombre de te6logo se entiende lo que es serlo en realidad, y con

1.J.B. Gonet, 0.P. (1616-1681), era autor de un Clypeus Theologiae Thomisticae,
v 6 vols. de un Manuale Thomistarum.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 181

el de predicador lo que también debe ser, esto es, un hombre
capaz de componer sermones con que instruya al pueblo enla
religién sin error, con que les haga entender cuanto es posible
los misterios, con que les declare los principios, los preceptos,
los medios, los fines, etc., entonces ninguno podrd negar que
para ser predicador, no sélo es indispensable ser gran tedlogo,
sino que ademas ha de tener un don de claridad para expresar
las cosas mas altas, de modo que las entienda el menos instrui-
do, .y otras muchas cualidades que hacen distinguir a unos
predicadores de otros. ¢No seria vergiienza para un predicador
que se hubiese hecho admirar en el pilpito, no poder satisfacer
a solas a uno de sus oyentes, que movido de su sermoén, en que
hablé del misterio de la encarnacién, quisiese radicarse en la fe
con la solucién de algunas dudas o escrupulizando sobre la
licitud de su comercio, porque oyé tratar de la usura, desease
saber cuanto por ciento le serfa permitido segin la especie de
su trato y demas circunstancias atendibles en el asunto?

En esta segura inteligencia, ¢qué idea puede tener de los
sermones de Eliseo el que reflexione sobre el informe de su
provincial y pariente? Este dice sin rebozo que concluidos sus
cursos, defendidas, como es costumbre, sus tesis y desempefia-
do el encargo de lector por seis afios, que naturalmente no
pudieron ser de teologia, y en cuyo tiempo se le noté mayor
aficién al estudio de las letras humanas que al de la sagrada
facultad, se presenté en el pulpito el afio de 56, estando sin
duda en el vigésimo octavo de su edad, habiendo nacido en
octubre de 1728. Desde entonces se conoce que toda su ocupa-
cién fue leer sermonarios, componer a su modo, aprender y
decir sus discursos; en una palabra, dejé la carrera de las letras
para emprender y seguir la de predicador?. Si alguno pensare
con todo eso que podia hacer sermones de provecho, y ain le
queda duda, después de lo que hemos dicho, me parece que se
desengafiara a no ser el més necio de los hombres, con el
defecto de explicacién en los puntos de la religién que se toca
en sus sermones. ¢ Puede haber cosa mas triste para un sediento
quellegar a una fuente, cuya hermosa figuray elevacién le hizo
correr a ella, y encontrarla seca? ¢Mayor pena para un hijo
hambriento, que ir al despensero de su padre, del cual en vez de

2. Cfr. Sermones, I (1786), 9-11.



182 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

un mandrugo, sélo reciba palabras de la grandeza, de 1a majes-
tad y del poder del que le engendré? La numerosa turba de los.
cristianos son otros tantos sedientos que corren a los sermones
como a fuentes de agua viva, y a los predicadores como a
ec6nomos del pan de su soberano padre de familias, mas los
que se encaminaban a los del Padre Eliseo, volvian con la
misma sed y sin haber matado el hambre. 7
Son unas piezas tan vacias del jugo divino y de la religién
que, no digo el vulgo, sino también la mayor parte de los que por
empleo o nacimiento se elevan sobre aquella esfera, queda sin
el principal aliento de los sermones, que es la instruccién en la
fe y sus dogmas. Toda la ciencia, y aun la observancia de.la"
moral evangélica, sin la fe y conocimiento de Dios, de sus
misterios, sacramentos y otros articulos, distinguen muy poco
al cristiano del gentil, y aunque viva como anacoreta, se conde-
nara como pagano. La fe, pues, la luz de la revelacién, conocer
a Dios y saber lo que quiere, que creamos aunque no se
comprenda, es el cardcter que diferencia a los fieles de los que
no lo son, y la declaracién repetida e inculcada continuamente
es la primera y méas esencial obligacién de un predicador. Nada
de esto se ve en los sermones de Eliseo, el cual aun el nombre
de Dios escasea demasiado, por sustituir el de Ser Supremo, que
le parece mas sonoro y grave, aunque no se encuentra en los
sagrados libros. No hay duda que en una perifrasis, de que
puede usarse tal cual vez; pero la frecuencia es muy reprensible,-
por lo mucho que disuena del estilo de los profetas, de los
apé6stoles y del Evangelio, que han de ser nuestros tnicos
modelos. Los mismos humanistas, separados de nuestra comu-
nién romana, reprenden semejante vicio en los que tratan los
ritos y misterios de la religién.? Los divinos atributos, cuyas
nociones ilustran la fe, consuelan el alma, avivan la caridad o
concilian el respeto, pasan como reldmpagos o se presentan
disfrazados en los sermones de Eliseo. {Cuéntas veces en los
elogios que hace de la virtud sonaria mejor y diria més la voz
de piedad, clemencia, poder divino o Espiritu de Dios, en que
consiste la virtud, y son el verdadero origen de cuanto se
atribuye a esa voz indefinida! {Cuantas en aquellos raptos sobre
las amarguras del pecador, del politico o del incrédulo abando-

3. Hein. fund. P. I. c. 2, 12 (cum notis).



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 183

nado a sus remordimientos, en que habla s6lo de proyectos
desconcertados, de reveses del mundo, de envidias de competi-
dores, de desdenes de protectores, etc., seria mejor que mani-
festase la justicia de Dios, los diversos modos con que obra en
nosotros, y los medios tutiles para aplacarla! {Cudntas el tiem-
po, que entretiene en la deliciosa humanidad y en la benéfica
afabilidad, le gastaria con mas dignidad en exaltar el eterno
origen, del cual nos vienen esas centellas o chispas!

Lo mismo debe decirse de los demads atributos, de que tenien-
do frecuentemente precisién de hablar, los tuerce por sus efectos
a los afectos del hombre en quien recaen, para hablar filoséfica
o poéticamente sobre las pasiones, pudiendo hablar de Dios. No
aspiraba ciertamente el P. Eliseo, aun en sus sermones morales,
al elogio que hace Mr. Tomas del gran Bossuet. Sobre su oracién
funebre de la Reina de Inglaterra, dice: “que por entre el magni-
fico espectdculo que pone a la vista el orador, de los tiempos
calamitosos de cismas, divisiones y tempestades que combatian
y anegaban la isla, entre la triste pintura del desorden de las
sectas, del fanatismo de los independientes, del genio activo,
hipécrita e impenetrable de Cromwell, plantado entre ellos, ya
dogmatizando y ya combatiendo, del melancélico retrato de
aquella infeliz reina, atravesando mares, azotada de tempesta-
des y acosada de todos los infortuitos, que pinta, de un marido
preso, tropas derrotadas y amigos degollados; por entre este
grande espectaculo para el cual (dice Mr. Tomas) usa el orador
de toda la tierra como teatro, nos descubre siempre a Dios
presente, que desde las bévedas del cielo estremece y rompe los
tronos, precipita la revolucién, y por su fuerza invencible apri-
siona o doma cuanto le resiste. Esta idea derramada desde un
cabo a otro del discurso, le llena de un terror religioso que se
aumenta con los efectos, y da a lo patético un aire méas sublime
y mas subido.” El mismo influjo y accién de la divinidad,
aunque no en igual grado, se observa en las pinturas del obispo
de Clermont, que pilla el P. Eliseo, desnudéndolas de esa
soberana mocién o por disfrazar el plagio o por parecer mas
naturalista, que es su fuerte, de modo que mientras uno lee sus
sermones, apenas se acuerda de que hay Dios o de que tiene
relacién con lo que se va leyendo.

4. Mr. Thomas Ess. surle elog., c. 31.



184 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

El misterio impenetrable de la Trinidad Beatisima, enla cual
creemos, confesamos y adoramos un Dios solo en tres personas,
que son realmente distintas entre s, pero esencialmente inse-
parables; que asi como se diferencian en su origen, también se
distinguen en sus personalidades, sin que ninguna de estas tres
sea distinta de la naturaleza comtn, quedando todas en una
sola majestad, una sola voluntad, un solo poder, una sola
perfeccién, santidad, eternidad, independencia, igualdad, etc.,
este misterio, vuelvo a decir, a medida de su soberania y de su
incomprensibilidad a las luces del hombre, por sabio que sea,
es necesario que le crea el mas rustico, y que sepa de él cuanto
pudiere alcanzar. Su explicacién debe resonar en la Catedra del
Espiritu Santo con tanta més frecuencia, cuanto es mas altoy
més necesaria su fe. El predicador verdaderamente celoso de la
gloria de Dios y de la salud de las almas, en cualquier sermén
que sea, hallard lugar de tirar una u otra pincelada sobre esta
imagen divina que reina oculta entre la misma luz, sirviéndole
de velo por su brillante copia, lo mismo que debia dar la
claridad. Por muchos rasgos que hayan tirado los predicadores,
siempre sera inaccesible e incomprensible a los peregrinos del
mundo;5 mientras caminen por él, la verdn como en enigma,®
pero ese enigma es el que ha de procurarse a fuerza de repetir
y variar los toques, que se haga inteligible al mas ristico,
cuanto Dios quiera concederle por su gracia. En veinte sermo-
nes que contienen los primeros dos tomos del P. Eliseo, no ha
merecido una plana este adorable misterio. (Qué haremos con
que en una dominica de Trinidad hablase de él todo el dia, si
callaba el resto del afio? ¢Es por ventura tan poco lo que tiene
que saber el cristiano sobre este punto, o les basta a todos creer
solamente en un solo Dios verdadero y tres personas distintas?
Esta es la Summa del misterio; pero todos y cada uno de los
fieles esta obligado a hacer la diligencia posible, implorando la
gracia del Espiritu Santo, para entender cuanto pueda de lo
mucho que comprende aquella suma, v. gr. la generacién eterna
del Verbo, Hijo que engendra el Padre solo, la procesion del
Espiritu Santo que procede del Padre y del Verbo, sin ser hijo
de los dos, como lo es el Verbo del Padre, la coeternidad de

5. Thi. 6, 16.
6.1Cor. 13, 12.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 185

todas tres personas, que no obstante la diferencia de origen,
creemos que el Padre, ni aun por imaginacién puede contem-
plarse sin el Hijo, ni los dos sin el Espiritu Santo, etc., y todos
los predicadores debemos inculcar a sus oidos la fe de este
arcano, diandoles en alguno de los inumerables puntos que
comprende, la luz que su majestad se sirva comunicarnos.

Lo mismo debe entenderse en orden al sacramento escondi-
do, como llama San Pablo’, de la encarnacién o generacién
temporal del propio Verbo Eterno. Ninguno puede compren-
derla, por consiguiente, ni explicarla dignamente, pero todos
deben trabajar en alcanzarla, y los predicadores evangélicos en
explicarla con la claridad de que es capaz obra tan divina. Este,
como el antecedente, es un misterio de misterios, porque abra-
za muchos y diferentes articulos. El Verbo toma nuestra carne
sin apartarse del seno eterno de su Padre, la trinidad queda,
digamoslo asi cabal en el cielo y en todas partes, aunque el
Verbo baja al vientre de una criatura para hacerse hombre; este
verbo, que es esencialmente inseparable de las otras dos perso-
nas, es s6lo el que se une con la humildad, y aunque ni el Padre,
ni el Espiritu Divino se separan de él, no puede decirse sin
herejia, que encaran o se unen con la humanidad: El Verbo se
hace hombre, y el hombre verdadero, pero no por eso J. C. Dios
y hombre es una sola persona humana, etc. Por lo mismo que en
un ministerio se encierran tantos, debemos precaver con la
mayor diligencia los innumerables errores que pueden viciar la
fe de tantos cristianos, no sélo de los que llamamos ignorantes
sino de los que llamamos instruidos. (Cudntos creyeron que J.
C. es Dios y hombre verdadero, y que nacié de una virgen sin
concurso de varén, ignoran los capitulos que acabamos de
referir y otros sobre sus operaciones, sobre sus potencias y
pasiones humanas, y tal vez creen lo contrario? Y si estos
cristianos van con frecuencia a los sermones, y en tantos como
oyen, no ven uha centella que les descubra su error, ¢podremos
disculparnos los predicadores de la necesidad y de la ceguera
en que le dejamos? j{Ah, que nuestras obligaciones y nuestras
responsabilidades por razén del ministerio de la predicacién,
son mayores de lo que se piensa vulgarmente: asi en orden a la
ciencia de la religién y de la ley, que debemos atesorar para

7. Ephes 3, 9.



186 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

derramarla sobre el pueblo, como en orden a las miras que
hemos de llevar a la Catedra del Espiritu Santo! Catedra verda-
dera, cuyo nombre nos esta convenciendo que alli hemos de
subir principalmente para instruir como maestros a los que
quieran saber la palabra del Dios y las verdades del cristianis-
mo, que es lo que San Pablo llamaba sembrar y regar, y sobre .
que nos extenderemos mas en el capitulo siguiente.

No son de menos importancia que estos dos, los dogmas de la
justificacién y de la gracia; esto es, los articulos sobre el Espiritu
Santo en nosotros y con nosotros: El de la presencia real de
nuestro Salvador en la sagrada eucaristia, el de la virtud y efectos
admirables del bautismo y los deméas sacramentos, cada uno de
los cuales contiene mil secretos de que debemos hacer capaces a
todos los cristianos, asi para que puedan merecer mas tan alto
nombre, como por las imponderables utilidades que produce en
sus almas el conocimiento de estas verdades. Pero ninguna de
ellas ocupa la atencién del P. Eliseo. Conténtase en sus Sermo-
nes, conforme dice en uno de ellos, “con llegar a conseguir
solamente que una persona sepa mejor sus obhgacmnes en la
sociedad, ame las leyes, la rehglon y al préjimo.”® Esto es, que el
mévil de sus acciones sea el amor de la patria y del bien publico,
que aunque tal vez entre la vanidad en sus obras y sean injuriosas
al Creador, siempre seran ttiles para el estado. En estos peligro-
. sos principios, en cuadros de creacién, de Adan holgando en el
paraiso, de la amable humanidad, en declamaciones intiles, en
robar pensamientos brillantes y en inventar clausulones con que
disfrazarlos, ocupa la preciosidad inestimable del tiempo que
debia dedicar a aquellos misterios, para manifestar la grandeza
de Dios, descubrir el velo que oculta la majestad augusta de la
religién y darle a conocer al hombre, lo que es, lo que puede ser,
los medios para serlo y los motivos que en efecto pueden alentarle
a ser cuanto puede ser. De aqui es que el que se oponga a exprimir
un sermén del P. Eliseo, no hallard mas que el que pinche y
apriete una vejiga soplada. Con ser tan corta la sustancia que se
saca de los analisis de Massillon, excederan tres cuartas partes
a los de Eliseo. El infeliz ladrén que le robare alguno, cuidese
bien de no perderle una palabra, porque alli se acabara la
funcién, sin que haya cabo de que echar mano.

8. Tom. I, Pag. 41.




v
DEFECTO EN PROPONER LOS MEDIOS, PARA CUMPLIR
CON LA PERFECCION DEL EVANGELIO

No basta a los oradores evangélicos ensefiar a los pueblos
todas las verdades, que Dios se ha servido revelarnos, y su
Iglesia Catélica, apostélica, romana, gobernada por su espiritu
ha definido, ni intimarles y declararles los preceptos que han de
observar; es menester, ademas de eso, instruirles en los medios
utiles o necesarios para alcanzar el conocimiento de los miste-
rios y la practica de los mandamientos y de las méximas, con
relacién al fin sobrenatural de la vida eterna a la que debe
aspirar y a la que se dirigen la religiény la moral cristiana. ¢De
qué le sirve al doliente que un médico le hable altamente de la
sabiduria de Hipécrates, de la virtud de los minerales y las
plantas en general, sino sabe cual es la que conviene a su salud?
Tal sera el predicador que hable con la mejor elocuencia sobre
la excelencia de Dios y su doctrina, sobre la felicidad eterna,
sobre la grandeza de la santidad cristiana, si no dice a sus
oyentes los medios que deben usar para conseguir todo esto. El
predicador es un labrador a quien se ha encargado el cultivo
del campo del Sefior, para que siembre en ¢l la divina palabra,
y cuanto esté de su parte haga que nazca y produzca, pero ¢qué
cosecha conseguira el propietario, si su colono ni sabe sembrar
el grano, ni darle el riego que necesita? ¢Qué producira en la
tierra la semilla mas escogida, si no se planta, se cuida y se

187



188 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

limpia? Este es el vicio que inutiliza los Sermones del P. Eliseo.
Habla a modo de los charlatanes, mucho de Dios y de la virtud,
pero ni sabe sembrarla, ni aplica los medios para que fructifi-
quen; dice mucho de las pasiones y sus desérdenes, pero no
pone los remedios con que se curan.

La vida cristiana, la practica del Evangelio, el ejercicio de la
piedad y la santidad del cristianismo, todo lo reduce a la idea
o la nocién de virtud, de la cual predica con efecto en todos sus
sermones; pero si se hace atencién, es en sus manos la virtud un
dado que unas veces cae de azar y otras de suerte; es lo mismo
que en boca de Sécrates, de Platén, de Aristételes y de otros
muchos filésofos que trataron de ella con toda la delicadeza,
energia y extensi6n de que es capaz el entendimiento humano
con sus luces naturales. ¢Pero de qué sirven sus discursos entre
nosotros, cuando la nocién ola idea que tenemos de la virtud es
tan diferente de la que ellos tuvieron? Los fil6sofos y el mundo
han dado este nombre, (que rigorosamente significa robustez,
fuerza, vigor en el cuerpo) por un especie de metonimia o
traslacién a la fortaleza de las facultades espirituales, con que
el hombre obra constantemente por principios racionales, lo
que es decente y honesto. Esta es la idea mas acrisolada que
puede sacarse de los que hemos citado de Marco Tulio, Cicerén
y de los que con mas tino han escrito sobre la virtud, cuya
definicién deberia pasar por muy exacta y ajustada en una
religién puramente natural, pero en el cristianismo queda tan
atras de lo que tiene por virtud, que no pasa mucho de los
limites de la misma flaqueza.

Un hombre que haga todo el esfuerzo de surazén, y apure el
fondo dela reflexién para seguir una conducta constantemente
arreglada y uniforme a los principios que la filosofia ha sefia-
lado para lo que llama honesto, que domine en cuanto alcance
estas fuerzas el impulso de sus pasiones, y llegue por esos
medios hasta refrenar de suerte sus movimientos, que ninguno
trasluzca en su semblante, ni él sienta alteracién en la sereni-
dad de su alma, sera (si hay o ha podido haber tal hombre) nada
méas que un virtuoso gentil o un filésofo pagano que trabaja
consigo mismo por conseguir la tranquilidad del corazén, en
que juzga la mayor felicidad; pero que no sélo no excluye de esa
mira el fausto, la vanidad y la soberbia con que se cree superior
alos demas hombres, sino que hace entrar esos vicios en el plan



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO , 189

de conducta como méviles que le animan. El aplauso humano
o el qué se dird de mi, fue el gran principio que presenté
Sécrates a Critén, parano qdmiti?la fuga que éste le facilitaba,
y es la accién mas virtuosa de su vida. He aqui la mejor pintura
de la virtud filoséfica, v el ejemplo mas brillante del mas
virtuoso entre los filésofos, los cuales estaban tan lejos_ de
reprobar la_vanagloria y la soberbia, que hacian consistir la
grandeza del alma en la elacién o hinchazén de espiritu, como
puede verse en sus obras. Por eso, este gran Sécrates, a quien
consagraron aras los atenienses; un Arfstides, al cual dieron
por su integridad el renombre de justo; un Focién!, un Séneca
y otros, estamos tan lejos los cristianos de mirarles como justos
o virtuosos que antes les graduamos de hombres vanos y de
hipécritas, que aspiraban a parecer lo que en realidad no eran.
Querian ser tenidos por unas almas de otra esfera, en que
ninguna pasién tenia imperio, y eran los mas dominados del
orgullo. Lo que en ellos se elogiaba por virtud, vituperamos
nosotros por flaqueza, no como quiera, sino por flaqueza ridi-
cula. ,

A imitacién de éstos y en su propio sentido, toma el P. Eliseo
en sus sermones el nombre de la virtud, como se convencera
con evidencia por su Sermén sobre la felicidad de los justosy
nuestro examen. Rara vez reconoce en la virtud nuestra a Dios:
le atribuye efectos, de que somos incapaces sin el auxilio
especialisimo de la gracia; y en una palabra, manifiesta los
sarmientos cargados de los mas sazonados racimos, separados
de la vida, porque se separa de la definicién del santo Concilio
de Trento, cuyas palabras alaletra insertaré aqui porque se vea
mejor la justicia de nuestra reprension.

“Cum enim ille ipse Christus Jesus, tamquam caput
in menbra, et tamquam Vitis in palmites, in ipsos
justificatos jugitér virtutem influat; quae virtus bona
eorum opera semper antecedit, comitatur, et subsequitur;
et sine qua nullo pacto Deo grata, et meritoria esse
possent...cum Christus Salvator noster dicat: Si quis

1. Politico ateniense (318 a. C.) que, acusado de traicién, se envenend lo mismo
que el hispanoamericano Lucio Séneca (4-65). (JLS)



190 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non sitiet in aeternum,
sed fiet in eo fons aquae salientis in vitam aeternam. Ita
neque propria nostra justitia, tamquam ex nobi propria
statuitur; neque ignoratur, aut repudiatur justitia Dei.
Quae enim justitia nostra dicitur, quia per eam nobis
inhaerentem justificamur; illa eadem Dei est, quia a Deo
nobis infunditur per Chisti meritum... Absit tamen, ut
Christianus homo in seipso confidat, vel glorietur, et non
in Domino; cujus tanta est erga omnes homines bonitas,
ut eorum velit esse merita, que sunt ipsius dona.”

Porque en el idioma evangélico, nuestra virtud no es otra que
la virtud de Dios o el espiritu de Dios, sin el cual no hay virtud
o justicia en nosotros, ni poder para hacer obra meritoria o
loable, y de la plenitud de ese espiritu en Jesucristo es que se
deriva, segiin San Juan, a nosotros3. En tanto, pues, tenemos
virtud o podery facultad de obrar bien, en cuanto nos comunica
por los méritos de Jesucristo el Espiritu Santo, y cooperamos
con su influjo. Cuando San Pablo instruye a los corintios en las
cosas espirituales, les dice que no podemos invocar siquiera el
nombre de Jesus, sino en el Espiritu Santo®, no porque el gentil
y el judio, el hereje y el cismatico dejen de ser capaces de
pronunciar aquellas palabras Dominus Jesus, sino porque nin-
guno le invocara con fruto y verdadera piedad sin el Espiritu
Santo. En conclusién, el cristiano no reconoce otra virtud,
tomada en general esta voz, que la caridad o la operacién del
Espiritu Santo infundido en nuestros corazones, de cuyo divino
jugo se alimenta la misma fe para vivir y obrar bien®, y chupan
la humildad y demas virtudes part%culares. Por tanto, siempre
que usemos de esta voz, ha de ser de suerte que se conozca su
divino origen y toda su eficacia y su valor; no ha de confundirse
con el amor de lo util o de lo honesto, que se engendra y obra
en el hombre por su estudio o sus fuerzas, que es como decia-
mos, la virtud de los filésofos. Por falta de este discernimiento,

2. Concil. Trident. De Iustificatione; DZ 809-810. Cap. XVI, Ses. VL.
3. Joan. 1, 16. ‘ ! ‘

4.1Cor. 2, 3.

5. Gal! 5, 6.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 191

y la confusién con que habla el P. Eliseo tomando frecuentisi-
mamente los elogios de la virtud en el sentido pagano, la
degrada, la debilita y la desfigura enteramente. Y siendo tal su
error en orden a la naturaleza y excelencia del grano, ¢cuél
creeremos que seria su destreza para la siembray el cultivo? Ya
hemos visto que su mayor tacha esta en no saber sembrar®,
porque no predica como debe la Palabra de Dios, que es el grano
o la semilla, segiin nos ensefia el mismo Jesucristo, de suerte
que ignorante del grano y del modo de echarle en la tierra,
tenemos al P. Eliseo declarado inhabil para labrador, pero
todavia se conocera mejor por lo que vamos a decir.

Como todo el objeto de las misericordias del Sefior ha sido el
cultivo de nuestras almas para apoderarse de ellas, ha cuidado
no s6lo de darnos su palabra divina, y en ella su Espiritu, y de
venir él propio en nuestra carne a sembrarla, sino también de
ensefiar el modo que habian de usar aquéllos a quienes dejaba
encargada su heredad. Tal vez se imaginara que vamos a sacar
consecuencia por donde inferir el modo que se nos haya figura-
do correspondiente a esa siembra. No, por cierto; vamos a dar
la ordenanza terminante del soberano padre de familias sobre
su plantio, la cual es bien cConforme alasreglas dela agricultura
natural. Porque, ¢qué cosa hay méas esencial en ésta, que prepa-
rar la tierra que ha de labrarse, arrancando y desarraigando
cuanto se halla en ella? pues la misma diligencia encarga Dios
a Jeremias, cuando le envia a predicar o sembrar las palabras
que habia puesto en su boca:’”

“Ves aqui, le dice, que te doy la superioridad sobre las
gentes y los reinos, para que arranques y destruyas,
edifiques y plantes.”

En dos comparaciones le ensefia el modo de anunciar su
palabra: y son, la del alarife, que antes de edificar, allana el
suelo y le ahonda para levantar los cimientos, y la del labrador,
el cual no echa su semilla hasta haber desarraigado cuantas

6. Capitulo I de esta parte.
7. Hyeremiae I, 10.



192 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

plantas o yerbas podfan perjudicar a su cosecha. Prosigue, y le
instruye en el modo de desarraigar:

“Yo (le dice) hablaré por tu boca de repente contra esa
nacién y reino, de suerte que arranque de raiz, ut
eradicem,”® (Y en qué consiste el desarraigo? En arran-
car por la penitencia la maleza y la cizaria: si
paenitentiam egerit gens illa, subito loquar, ut
aedificem, et plantem: porque no caerd bien la divina
semilla, ni producird el espiritu de Dios en el corazon del
hombre, si la segur de la penitencia no ha cortado los
_drboles viciosos, y el arado de la compuncién no ha
arrancado las raices. El corazon del pecador es bosque
de espesa arboleda, el del justo es campo delicioso; pero
si no se le cuida incesantemente, retonia sus malas
yerbas, y por eso en las manos del agricultor evangélico
han de andar listos el escardillo, el arado y la segur,
conforme sea el terreno que cultive.

Esta ordenanza que dio Dios a Jeremias, y que por su inspi-
raci6én siguieron los demés profetas, cuyos testimonios pueden
verse en la predicacién de cada uno, observé enlaley de gracia
del Santo Precursor, el Divino Maestro y sus discipulos. El
Bautista, de quien podemos decir que rompié la tierra, dio
principio a su soberana comisién intimando la penitencia.
“Vino, dice San Mateo, Juan Bautista predicando y diciendo,
haced penitencia, porque se ha acercado el reino de los cielos”.?
¢Y en qué conformidad manifiesta el mismo evangelista que
empez6 Jesus a predicar? Con las propias palabras del Precur-
sor '°. Su vicario y principe de los apé6stoles San Pedro, ¢a qué
redujo el primer sermén que hizo en Jerusalén? Probada la
divinidad de Jesucristo con los testimonios de la Escritura, y su
resurreccién con los de la cita, movié el corazén de su auditorio
tan vivamente que fue interrumpido por las voces de su contri-

8. Idem 18, 7.
9. Math. 3.
10. Idem 4, 17.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 193

cién, preguntandole, qué harian,y respondié: “haced peniencia,
bautizaos en nombre de Jesucristo, para que se 0S perdonen
vuestras culpas, y recibiréis el don del Espiritu Santo.”"" Su
primera carta comienzay sigue por este importantisimo objeto
de cortar las pasiones antiguas propler quod siccinti lunmbos
mentis vestra;'? desarraigar habitos malignos, depornentes onnemn
matiliam, et omnem dolum, et simulationes, etc.”?, sofocar los
apetitos de la carne, obsecro vos abstinere a carnalibus
desideriis."* En la segunda, entra por el mismo principio, ense-
fandonos que el modo de asegurar las preciosasy grandisimas
promesas del sefior, y participar de su naturaleza divina, es
arrancar la raiz de la concupiscencia, fugientes ejus, qua in
mundo est concupiscentia corruptionem.'®

Compilariamos todo el Evangelio y las cartas apostélicas, si
nos empefidasemos en dar todas las pruebas que pueden sacarse
de ellas, para convencer que la ley de la penitencia, que limpia
y desembaraza la tierra de nuestro corazon, es inseparable de
la predicacién evangélica y del cultivo apostélice para la cose-
cha espiritual. La razén de esta necesidad es palpable, porque
en todo concurso habla el predicador con pecadores para
atraerlos a Dios, y esto no puede conseguirse si no es por la
penitencia. Los justos que le oigan han de saber que siempre
deben practicarla por los pecados que cometieron antes, v
como preservativo para no volver a caer. El P. Eliseo, lejos de
observar esta divina ordenanza y santisimos ejemplos, muy
rara vez, y entonces muy de paso, toma en boca la penitencia;
pero ni se detiene en hablar de su virtud, ni en intimar su
necesidad, ni en hablar de sus saludables efectos, ni en animar
a su practica. Los pecadores que le oyen, pueden salir de sus
sermones (quiero concederlo) persuadidos de la excelencia de
la moral cristiana y nobleza de sus principios, confundidos de
haberse separado de ellos, atemorizados de la incertidumbre de
su salvacién, avergonzados de su ambicién y demds vicios,
convencidos de la felicidad de los justos que no han encontrado

R

11 Act. 2, 38.
12. 1. Pet. 1, 13.
13.Ib. cap. 2. 1.
14 1b. v. 11.

15. 11 Pet. 1, 4.



194 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

su conducta delincuente, en fin deseosos de volverse a un Dios
benéfico v de alcanzar una gloria bien pintada. Yo doy, vuelvo
a decir, todo este efecto a los sermones del P. Eliseo; pero me
imagino a sus oyentes como al que en una isla desgraciada
oyese ponderar el regalo, la suntuosidad, la grandeza y benigno
clima de la Europa, sin barco, ni tabla, piloto, ni guia en que
exponerse para llegar al goce de tanto bien.

Todo su'esmers es ensalzar una virtud, que las m4s veces no
es otra cosa que la honestidad filoséfica, con unos colores
gentilicios; elevar el imperio de la razén y de nuestra propen-
sién natural al bien supremo, ponderar las obras del creador, y
alentar al cumplimiento de las obligaciones sociales y patriéti-
cas por principios de equidad y conveniencia, pero poquisimo
onada de virtud divina, ni de penitencia y mortificacién, en que
consiste la siembra y el riego que pide el Soberano Padre de
Familias a los colonos de su heredad. Trata la virtud, no como
un don sobrenatural que da Dios graciosamente por la infusién
de su espiritu, el cual consiste esencialmente en la caridad, y es
la substancia del grano de la divina palabra; sino como un
fondo que adquiere el hombre por su estudio o industria,
tentando de vanagloria a los que anima el espiritu de Dios; y
desesperando al pecador que ha seguido y arrastran sus pasio-
nes. Cuantas veces dice el P. Eliseo “el virtuoso hallala satisfac-
cién en si o en el testimonio de su conciencia,... su virtud le
consuela en la adversidad” o cosas semejantes que dejamos
notadas, niega, cuanto es de su parte, la gloria que se debe sélo
al Serfior. El cristiano funda su perfeccién en la humildad, y
jamas encuentra en si mas que tachas e imperfecciones; ni halla
més consuelo que es en la esperanza de la bondad de Dios,
porque éste es su virtud, su asilo y su proteccién.'® La fe y la
caridad con sus apoyos o sus anclas, y hablar de otra manera es
paganizar, en vez de catequizar las buenas obras o inclinacio-
nes del hombre, quitandole a su verdadero autor la gloria de
producirlas e incitar al hombre a que se las atribuya.

No hay duda que el espiritu de Dios abrigado y recogido en
el corazoén por nuestra diligencia y estudio con la cooperacién
o ejecucién de aquello a que nos inclina, engendra con la
repeticién de esa cooperacién la facilidad que los teélogos

16. Psalm. 17, 1-4.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 195

llaman hdbito, porque se habitia el hombre a lo bueno,
actuandose en obras buenas. Los actos frecuentes de humildad:
los de resistir a los incentivos de la carne por la virtud de Dios,
engendran la virtud de castidad o la de continencia, y asi de las
demaés. De todas juntas, resulta lo que llamamos justicia, y se
forma el hombre justo, dispuesto en todo a obrar conforme le
inspira el espiritu de Dios, y pronto a seguir sus movimientos,
y aquella justicia es verdaderamente la virtud, y este justo es el
hombre virtuoso; pero como cada una de aquellas virtudes las
obra en nosotros el mismo espiritu de Dios, unus atque idem
Spiritus operatur in nobis, y las distribuye a cada uno conforme
a su divina economia y voluntad, dividens singulis prout vult;"”
El es también el autor de la justicia universal y dela virtud o por
mejor decir, El solo es justo y da la justicia y la virtud por su
inefable e interior comunicacién, derramandose en nuestros
corazones.'® Y después de estos dogmas incontestables, ¢sera
loable un predicador que hable el idioma del esclavo de
Epafrodito, por mas semejante que sea su doctrina al fondo de
la moral evangélica?'?. Cualquiera que trate asi la virtud desde
el pulpito, vuelvo a decir, que paganiza y no evangeliza: que
hace un discurso filoséfico y no un sermén cristiano, que
arenga y no predica; en fin, que podra formar filésofos; pero no
discipulos de J. C.

No sélo ha de predicarse la palabra de Dios, desarraigando la
maleza con la penitencia y la mortificacién del cuerpo y las
pasiones; pero también debe animarse a esta practica esencial
del cristianismo, y contraria al hombre viejo, por los medios
que nos ensefié el Divino Maestro, cuyos documentos siguieron
sus apostoles. Los predicadores que no saben mortificarse en
despreciar el aplauso tampoco se atreven a mortificar la delica-
deza de su auditorio con la santa severidad de la cruz y la
necesidad de la negacién propia; echdandose por el camino de la
filosofia y de la razén, que jaméas han podido ni podran condu-
cir aun hombre a la virtud evangélica, y en cierto modo quieren
acomodar la rectitud cristiana con el regalo y las pasiones, con
tal que no se llegue al exceso de éstas. Asi se observa en los

17.1. ad Cor. 12, 11.

18. Rom. 5, 5. Heb. 9, 14.

19. Epafrodito de Macedonia era un colaborador de S. Pablo (Flp. 2, 25-30).
(JLS)



196 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Sermones del P. Eliseo: aunque yo no lo atribuyo a vicio de
vanagloria, y antes creo que nace de los malos ejemplares que
se habia propuesto. Si habla alguna vez de la cruz, de la
penitencia, de la mortificacién o del desprecio propio, huye de
entrar a descubrir toda la severidad que contienen estos articu-
los, y deja abierta la puerta a las opiniones corrompidas que
lisonjean nuestra delicadeza. El ruido es como el de un comba-
tiente, pero los golpes no son de un atleta, ni las brechas por
donde puede volver a introducirse, quedan bien defendidas.
¢Dénde estdn sus exhortaciones vivas y repetidas, como deben
ser en los sermones, a la oracién y ala vigilia, medio eficacisimo
que nos ensefié J. C. para alcanzar cuanto quisiésemos,’® y para
resistir atoda tentacién del enemigo??! ¢Cudntas veces inculca,
como los apéstoles,?? sobre la utilidad, la necesidad y la facili-
dad de este comercio con Dios, que el vulgo de los cristianos no
conoce? ¢Qué dice de la importancia del ayuno y de sus frutos
admirables? ¢Qué de la guarda y modestia de los sentidos?
¢Qué de la presencia de Dios, freno tan poderoso de las pasio-
nes, y agudo estimulo de la virtud? ¢Qué de la repeticién de
actos de fe, esperanza y caridad, obligacién indispensable y
medio eficacisimo para acercarnos a Dios? ¢Qué de la reitera-
ci6n de las promesas que hicimos en el bautismo? ;Qué de la
memoria de los novisimos, que preserva el alma de la muerte?
¢Qué de la frecuencia de los sacramentos, manantiales de la
vida? ¢Qué del examen diario o a lo menos frecuente, de la
conciencia, en que se juzga el hombre a si mismo por los
capitulos de la ley y perfeccién evangélica, para condenar sus
deslices y arreglar sus pasos?. En fin, ¢qué de la meditacién
sobre la encarnacién, la pasién, la muerte y resurrecciéon del
Hijo de Dios, lenitivo de nuestras penas, fomento de nuestra
esperanza, yunque de nuestra fe, horno de la caridad, y casi
puede decirse, seguridad infalible de nuestra vida?

Asi es que se riega el plantio de la divina palabra; por estos
conductos llevaban la humedad saludable al corazén de sus
oyentes los profetas, los apéstoles y los mejores padres de la
Iglesia. Cualquiera que sea el asunto que se trate principalmen-

20. Luc. II, 9-10 &c.
21. Math. 26, 41.
22. Los testimonios de las Ep. Canonic sobre este punto son innumerables.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 197

te, deben juntarse estos puntos. El predicador, a imitacién del
jugador de cartas, que en cualquiera juego las barajas todas o
la mayor partes de ellas, aunque sean una o dos las principales;
debe entremeter todos los puntos referidos o muchos de ellos,
conforme sea larelaciéon que tengan con su asunto. No cumplen
con tratar del ayuno, de la oracién, de la abnegacién, de la
frecuencia de sacramentos, dela muerte, del juicio, de la gloria,
del infierno, de la encarnacién, de la pasiéon y muerte del
Redentor, etc., con hacer un sermoén de cada uno de estos
puntos en su feria o dominica; debe mezclarlos en todos sus
discursos por su influjo en la reforma o conducta de la vida
cristiana. Porque entre ellos, unos mueven al seguimiento de J.
C. en medio de la aspereza que nos presenta el camino, otros
nos retraen del que presentan los vicios, por mas sembrado de
flores que le veamos; éstos animan a la pureza del cuerpo y del
alma con el premio; aquéllos nos atemorizan en las
sensualidades con la acerbidad de la pena; tal melancoliza con
una tristeza santa, cual consuela y ensancha el corazén con un
gozo sobrenatural, y todos conspiran a mantener limpio, flori-
do y abundante de frutos saludables el campo de la Iglesia, por
lo cual no debemos abrir la boca sobre el pueblo cristiano, sino
es como Dios sobre el primer hombre, para infundirle el espi-
ritu de vida, inspirandole el divino aliento y no los flatos
corrompidos de los fil6sofos.

En fin, los puntos generales de que he hablado sirven de
lugares comunes a la oratoria evangélica, y deben jugar en
todos nuestros discursos. Estos son los episodios de nuestros
poemas sagrados, si puedo hablar de esta suerte. Bien se dara
a conocer el talento de un predicador, en saber escogerlos,
unirlos, insertarlos, animarlos y reducirlos o extenderlos, sin
cuidarse de la tacha tal vez de largos, como sean utiles al cuerpo
de los fieles, que ésa ha de ser su Unica mira.






VI
DEFECTOS EN LA ORATORIA

Sobraba lo que hemos dicho, para que se conociese o pudiese
al menos hacer juicio de la miserable oratoria del P.Eliseo. Los
retéricos, que son los maestros de este arte, convienen en que
la primera ocupacién del orador es la invencién, que es lo
mismo que decir que debe saber la materia de que ha de hablar
y las fuentes que abundan de ella. Las disciplinas, las artes, las
facultades y las ciencias son la semilla que ha de fecundar al
ingenio, a que se sigue la disposicién, el ejercicio y toda la
cultura y adorno con que ensefia particularmente la retérica a
hermosear la oracién, pero su fondo esencial consiste en la
ciencia y posesién del asunto que se trata conforme a la senten-
cia de uno de los mejores maestros de la antigiiedad:

Scribendi recte sapere est et principium et fons.’

Si esta instruccién cae sobre el fondo de un ingenio claro,
décil y vivo, entonces dice Cicerén que resulta el no sé qué de
singular, y excelente. Quum ad naturam eximiam, atque illustrem
accesserit ratio quaedam, conformatioque doctrinae; tum illud

1. Horat., Art. poet,. vers. 309.

199



200 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

nescio quid praeclarum ac singulare solet existere; porque al que
posee perfectamente su materia v la encuentra acomodada con
la fuerza de sus hombros, esto es, con su ingenio:

Nec facundia desseret hunc nec lucidus ordo,?
Verabque provisam rem non invita sequentur.’

Quintiliano, en el proemio de sus Institutiones Oratoriae en
nada se ocupa tanto como en manifestar que al principio,
siguiendo la naturaleza que une la elocuencia con la sabiduria,
se-juntaron también los oficios, de suerte que los sabios eran
los que se estimaban como elocuentes: Fuissse haec olim
quemadmodum juncta natura, sic officio quogue copulata, ut
iidem sapientes, atque eloguentes baberentur. Y en realidad,
¢quién no ve que las disciplinas y las ciencias han de ser la madre
que con sus institutos y conocimientos hayan criado al sabio
para entregarle después a la retérica como a un ayo, cuyos
preceptos sin aquel jugo nutricio no formarian mas que un
parlantin? ;Cémo podra un orador obligar con su elocuencia a
la eleccién de un general para el mando de las armas, si ignora
el arte militar, por cuyos principios ha de convencer la necesidad
que tiene el ejército mas florido de una cabeza que le dirija, y
manifestar las calidades y el grado de experiencia, prudencia,
severidad, constancia, valor, etc. que han de concurrir en é1?
¢C6émo ha de persuadir al senado y al pueblo las ventajas o
perjuicios que puede haber en una guerra, si no estd muy
instruido en la politica, si no conoce las fuerzas, los arbitrios y
la situacién del reino o reptblica, para combinarlos en su
oracién, y disuadir o persuadir a que se declare aquella guerra?
¢Cémo ha de inclinar los animos de sus jueces a castigar el delito
del que acusa o proteger la inocencia del que defiende, si no sabe
las leyes de la nacién, los ejemplares autorizados por la practica
de sus primeros tribunales, y las limitaciones o ampliaciones
que admiten las mismas leyes, conforme al juicioso sentir de sus
mas ilustres jurisconsultos regnicolas?

2. Horat. sup., vers. 42.
3.1d., 311.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 201

En este incontestable supuesto, ¢qué aprecio podrda hacerse
de la oratoria de Eliseo, que ocupado todo en decir, no sabe lo
que se dice? Esta verdad que parecera a muchos dura o cuando
menos poco urbana, es indispensable en nuestro asunto, y debe
disculparla la gravedad de la materia. Tratamos principalmen-
te del interés sagrado de la religién y de la salvacién eterna de
las almas, contra una preocupacién tan universal como perni-
ciosa, yas{debe tomarsela defensa con todala energia que pide
tanto interés. Hemos ido manifestando en la obra, que el P.
Eliseo, si sabe las Sagradas Escrituras, los concilios, los pa-
dres, la disciplina y la historia, que son las fuentes de la
religién, del dogma y de la moral, lo disimula demasiado en sus
sermones, asi por el poco uso, y ese adulterado, que hace de
estas bases y materiales, como porque ni ajusta a ellos sus
proposiciones ni saca sus pruebas, sus confirmaciones y sus
prevenciones y confutaciones de los argumentos contrarios. Su
teologia mds es gentil que cristiana, por no haberse llenado,
como era menester, del precioso licor de aquellas fuentes. Sus
principios unos son falsos, otros sospechosos, y no pocas veces
algo mas; en ellos se contradice a cada paso. En fin, las ideas del
mérito, de la gracia y de la virtud son, cuande menos muy
- oscuras, y fatal su explicacién. ¢Cudles, pues, vuelvo a decir,
han de ser los sermones de este hombre?

Aungque esto sobraba no sélo para despreciarlos, sino para
suprimirlos y quitarlos de las manos de una multitud de segla-
res, cuya fe peligra con la lectura de algunos, y cuya piedad
apenas atinara con un grano de doctrina cristiana en todo un
saco de filosofia y paganismo; con todo como son innumerables
(jqué dolor!) los predicadores, que ignorantes de la verdadera
elocuencia, se llevan del follaje de las voces, de la hinchazén de
los clausulones que llaman estilo, y tanto mayor aprecio hacen
de un autor cuanto mas se apartan sus frases de nuestro idioma
y de la comin inteligencia; me ha parecido concluir este Exa-
men con un breve y s6lido desengafio de esta preocupacién. No
‘es mi 4nimo entrar, ni en la discusién de las diferencias del
estilo, ni en la cuestién de si la retérica que ensefian los
antiguos y sus reglas es necesaria al orador cristiano. Sobre lo
primero, son innumerables los que han escrito admirablemen-
te, tanto antiguos como modernos, asi de nuestra comunién
romana, como de los que se han separado de ella. Sobre lo



202 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

segundo, no son menos los escritores, y tengo ya explicado mi
sentir, a que espero dar mas extensién en una disertacién que
no tardard en salir.

Digo, pues, que el P. Eliseo, ademas del defecto de la inven-
cién y sus fuentes; defecto que vicia esencialmente sus Sermo-
nes y que deja sin cimientos la retérica, ademadas también de la
mala disposicién y unién de las partes de sus sermones; segun-
do vicio esencialisimo de la oratoria, y que hemos manifestado
en varios pasajes de este examen, sobre lo cual podemos decir
que peca en todos sus sermones; porque en cualquiera de ellos
es facil manifestar que trastornalos argumentos y confunde los
materiales de su fabrica contra el precepto:

Ut jam nunc dicat, jam nunc debentia dici
Pleraque differat, et praesens in tempus omittat.*>>

Ademas de todo eso, contrayéndonos a las puras reglas del
adorno de ese cuerpo (que por aquellos defectos no es cuerpo o
cuando mas serd un monstruo, que por entre las mas brillantes
galas descubrira sus horrores), manifestaré que el P. Eliseo es
la peor modista que ha pasado los Pirineos, y el peluguero més
zurdo de que pueden servirse nuestros predicadores. Porque la
primera dote de su estilo, fuera de la pureza del idioma, es la
que los latinos llaman concinnitas, y en castellano puede
traducirse justa extension o dimension de cada una de las partes
entre si: no de cada una de las partes principales, sino de cada

4. Hor. supra., v. 43 y 44.

5. Para que cualquiera pueda hacerse cargo de la conformidad de nuestro
modo de pensar con el del gran maestro Horacio, me ha parecido insertar la
sencilla, v hermosa traduccién de nuestro don Tomas de Iriarte.

Tome el que escribe, asunto que no sea
superior a sus fuerzas: reflexione.

cual es la carga que en sus hombros pone,
y si pueden con ella, o los abruma;
piénselo bien; y en suma,

quien elige argumento

adecuado a su genio, y su talento,

hallard sin violencia

método perceptible, y elocuencia.




EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 203

una de aquéllas de que se componen éstas. Por tanto, consiste
en los periodos, que son unas locuciones u oraciones cefiidas a
ciertos términos, que van pendientes entre si hasta concluir la
sentencia o el pensamiento. Son los periodos al menos
bimembres, y cuando mds cuadrimembres: todo-lo que de aqui
pasa, si no es vicioso, tampoco es laudable. Tienen también los
miembros su nimero de silabas, de suerte que no se fatigue el
aliento de un orador para concluir su periodo. Un periodo tras
otro, variado por sus innumerables diferencias que traen los
retéricos, son otras tantas oraciones pequefias de que se forma
el discurso o la oracién grande. No es menester ni conviene que
el orador vaya siempre, como nota Mr. Tomas en el ilustrisimo
Flechier, con el compés en la mano midiendo sus periodos,
antes algunas veces ha de arder, digdmoslo asi, la paciencia de
esta circunspeccién, pasando del periodo a lo que se llama
incissum, como advierten los mismos maestros. Mas esto que se
previene en ciertos casos, es como una dispensa de la ley
general por la cual debe reinar en la oracién el enlace de los
periodos, y serad tanto mas exacta, fluida y sonora, cuanto sea
menos floja o desunida, que es el vicio opuesto. La segunda dote
o virtud es que estos periodos sobrenumerosos, tengan el co-
rrespondiente adorno de tropos y metaforas.

Como el uso de estas dotes o virtudes admite mas o menos
extensién y una infinita variedad, segin el genio, gusto o
costumbre del orador, también tiene la oraciéon diferentes
caracteres en el estilo, el cual puede ser atico, asiatico o rodio.
El lacénico es muy impropio para el género oratorio, y sélo
cabe como un lunarcillo. La naturaleza de cada uno de estos
caracteres explican a la larga los retéricos y nos contentaremos
con decir que el primero consiste en la brevedad, agudeza y
elegancia, sin afectacién ni tumor; el segundo, contrario a éste,
enla pompa y copia de palabras para pocas ideas; el tercero es
un medio entre los dos. A los caracteres que pertenecen a la
cualidad del estilo se siguen las propiedades de la cantidad, de
que nace el que uno sea magnifico, otro mediano, otro débil, o
por los vicios contrarios, frio o hinchado, inconstante o des-
igual; y en fin seco. Pero fuera de las dotes o virtudes y de los
caracteres de cualidad y cantidad, han de brillar en el estilo las
ideas de decir que llaman los retéricos, entre las cuales es la
principal la claridad.



204 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

Después de esta brevisima nocién del estilo, en que cada uno
puede imponerse mas largamente, si no lo esta, concluira sin
duda conmigo que el P. Eliseo no tiene mas estilo propio que el
no tener alguno. Todos los tiene, esto es, los usa segtin de quién
roba, y todos los desfigura por disfrazar el plagio. Si periodiza
con Flechier, le quita el rodismo y le hace asidtico, y sigue
después con sus clausulones sin trabazén ni orden alguno de
estilo, con una puntuacién rarisima de que hemos indicado ya
algunos pasajes, como es toda la plana 45, tomo I, y por toda
satisfaccién al que dudare le remito a la 352 y siguiente del
propio tomo, donde para decir que la muerte disipard los
desvarios, y los frivolos pensamientos pereceran con las cosas
presentes, gasta 43 lineas con esta puntuacién, diez y seis (,,,),
sin seis, o siete que le faltan; un (;) al cual siguen otras seis (,,,),
y todavia no concluye la sentencia, sino que interpola una
exclamacién y un interrogante, y sigue nueve lineas con una (,),
y cuatro puntos y comas. No es menester decir mds para el que
tenga narices. De esto hallara una cosecha abundantisima, y
nada hallara menos en el P. Eliseo que periodos. Por consi-
guiente, su caracter o mejor diré, el caracter de sus Sermones
es la inconstancia y desigualdad, segin la diversidad de origi-
nales que chupa; estilo como dice Heinecio® el mas absurdo de
todos quo vix ullus poterit reperiri absurdior, y advierte en sus
notas que es propio de los plagiarios. Solet, dice, hoc illis
contingere, qui hanc vel illam dictionem elegantiorem, aut inte-
gras etiam sententias ornatiores bonis autoribus sublegunt, atque
buic purpurae deinde suas adtexunt lacinias. Sin enim fit, quod
ait Horatius.

Amphora coepit institui, currente rota cur urceus exit?’

El adorno de tropos y figuras, excediendo demasiado de sus
términos, hace que cada uno de sus sermones no sélo dejedeser
una matrona honesta decentemente ataviada, que es cuanto
permiten los oradores profanos a sus composiciones, sino que
pasando de la compostura provocativa de una cortesana, es una
botica de todas modas y ungiientos; pero por fortuna todo anda
hacinado y revuelto. Conécese que trataba demasiadamente en

6. Hein., fundam. P. I, Cap. 2, 45.
Se refiere al jurista aleméan Juan Teéfilo Heinecio, 1681-1741, (JLS).
7. Hor. Art. P., 22.



EXAMEN DE LOS SERMONES DEL PADRE ELISEO 205

este género y que juntaba cuanto hallaba de él en otros; pero
que no era buen sastre para coserlo ni tenfa la delicadeza de
gusto necesaria en simetria de los colores. Su mayor fuerte es
la prosopopeya, hablando o haciendo hablar las cosas inanima-
das; no hay sermén en que no entre (debiendo ser tan raro su
uso), y en algunos juega cinco o seis veces, y no es una u otra
pregunta la que hacen o les hace, ni poco lo que dicen o les dice,
pues suelen ocupar una plana.® En suma, nada hay més verda-
dero ni mas falso que el juicio de los diaristas de Paris sobre
este particular. Dicen, “que aunque se valfa de todos los arbi-
trios de la oratoria, no lo ostentaba, antes al contrario, extin-
guia de tal modo la brillantez de sus pensamientos que parecia
era a pesar suyo elocuente y ameno.” Aqui hay de verdad el que
se valia de los arbitrios de la oratoria, aunque sin talento.
También es cierto que extinguia la brillantez, no de sus pensa-
mientos, sino de los ajenos, y cualquiera que lo reflexione bien,
hallara que siendo los arbitrios de la oratoria para hacer brillar
y sobresalir, no digo los pensamientos grandes, sino las menu-
dencias de menos entidad, si el P. Eliseo valiéndose de aquellos
arbitrios, apagaba las ideas y pensamientos de Massillon,
Flechier y otros maestros, era seguramente porque ignoraba el
verdadero modo de servirse de las reglas. Sabrialas como un
escolar, pero estaba muy lejos del manejo diestro de un orador.
De aqui se colige también que es falso lo de “que parecia era a
pesar suyo elocuente, y ameno.” Lo cierto es que procuraba
parecerlo, pues “se valia de todos los arbitrios de la oratoria”,
y sia algunos parecié elocuente y ameno, tendrian los oidos tan
obstruidos como él. Los ratos que brilla el P. Eliseo son de otro,
en los que anochece son los suyos, cuanto se eleva es en
hombros ajenos, cuanto anda por el suelo muestra la flaqueza
de sus bases. Lo mas lastimoso es que no pudiendo ignorar la
virtud de los ap6stoles para solidar las de un tullido, levantarle
y hacerle correr y saltar,® no se acoge a ellos, buscando en sus
escritos la verdadera luz que ha de brillar en un sermén, y la
divina elevacién con que ha de sobresalir, dejando muy debajo
de si todo lo que con sus observaciones y preceptos nos ha
quedado de la antigiiedad profana. Por tanto, ningin modelo

8. Tom. I, Pag. 357, lin. 14. 284, lin. 19.
9. Act. 3, 7-8; 14, 9.



206 ANTONIO SANCHEZ VALVERDE

peor puede escoger un predicador para su imitacién que estos
sermones, si pueden llamarse asi, vacios de la palabra de Dios,
de la verdadera moral, de los medios para conseguir la gracia,
v desnudos no sé6lo del adorno cristiano, sino aun del miserable
aparato de la oratoria del siglo. Huyamos, pues, del P. Eliseo y
sus semejantes, si queremos cumplir con las obligaciones que
tomamos en el ministerio de la palabra de Dios, predicandola
sin buscar nuestro aplauso, puramente para la exaltacién de
nuestra Santa Fe, gloria de nuestro Soberano Redentor J. C. y
salud eterna de nuestras almas y las de nuestros préjimos.
Amén.



s

INDICE






PRIMERA PARTE

PrOTESTA oveveueeeeneeeeteseseseeseserass e ss et sttt 9
I.-Examen del primer punto del Sermén
sobre la incredulidad. ..o 17
II.-Medio que debié seguir el Padre Eliseo
PATA SU ANLENTO. wooreieiiiimsrnssss s 31
IIL.-Malos principios y subdivisién de la segunda parte. ...... 45
IV.-Perniciosos efectos que puede causar a nuestra
fe 1a traduccién de este sermoén, el siguiente,
y los dos sobre la honradez sin la religidon. ...eecenininens 57
V.-Examen de los otros sermones indicados
en el anteCedente. .o 63

VI.-Examen del Sermén sobre la excelencia

de 1a moral Cristiana. oo 85
VIL-Examen del Sermén sobre el amor de Dios. coovveecnreeeenns 107
VIIL.-Examen del Sermén sobre la ambicién. .ccooveeeeeeevinininnes 125

IX.-Examen del Sermén sobre la felicidad
de 108 JUSLOS. vovueurecirinisiesresiscssinist st 139

209



SEGUNDA PARTE

DEFECTOS COMUNES A TODOS LOS SERMONES
DEL P. ELISEO

I.-Defecto de doctrina sagrada .....ccceveeveeeveverceninieee e 157
I1.-Defecto de tradicién apostSlica....cooocciiiciccciiiiiiciiene, 167
II1.-Defecto de antigiiedades eclesiasticas.......ccoervercnieeenne. 173

1V.-Defecto de explicacién de la religién
Y SUS MISEETIOS woiiviiiiiiiiiicciii e 179
V.-Defecto en proponer los medios para cumplir
con la perfeccién evangélica. ....coocoeoviiiiiiiiiiiiiiiicees 187
VI.-Defecto de oratoria. .....ccccceeeeecieiiinecennnnn. ferreeerre e e e nraes 199



BIBLIOTECA DE CLASICOS DOMINICANOS

VOLUMENES PUBLICADOS.

Vol. 1.- Los Precursores 1
Cristébal Colén:
Diario de navegacién y otros escritos.

Vol. I1.- Los Precursores 2
Fray Ramén Pané:
Relacién acerca de las antigiiedades de los indios.

Vol. IIl.- Los Precursores 3
Fray Pedro de Cérdoba:
Doctrina Cristiana y Cartas.

Vol. IV.- Los Precursores 4
Oviedo-Las Casas:
Crénicas Escogidas.

Vol. V.- Antonio Sanchez Valverde:
Ensayos.

Vol. VI.- José Joaquin Pérez:
Fantasias indigenas y otros poemas.

Vol. VIL.- Salomé Urefa de Henriquez:
Poesias completas.

Vol. VIII.- Manuel de Jests Galvan:
Enriquillo.

Vol. IX.- José Ramén Lépez:
1.- Cuentos puertoplatefios.

Vol. X.- José Ramén Lépez:
2.- Ensayos y articulos.

Vol. XI.- José Ramén Lépez:
Diario (enero-agosto de 1921).



Vol. XII.- Fabio Fiallo:
1.- La cancién de una vida.

Vol. XIII.- Fabio Fiallo:
2.-Cuentos fragiles y Las manzanas de Mefisto.

Vol. XIV.- Américo Lugo:
Obras Escogidas 1.

Vol. XV.- Américo Lugo:
Obras Escogidas 2.

Vol. XVI.- Américo Lugo:
Obras Escogidas 3.

Vol. XVII.- Ramén Marrero Aristy:
Balsié y Over.

Vol. XVIII.- Sécrates Nolasco:
Obras Completas
1.- Cuentos.

Vol. XIX.- Sécrates Nolasco:
Obras Completas
2.- Ensayos histéricos.

Vol. XX.- Sécrates Nolasco:
Obras Completas
3.- Ensayos literarios.

Vol. XXI.- Antonio Sanchez Valverde
Tratado del predicador.

Vol. XXII.- Antonio Sanchez Valverde
Sermones panegiricos, y de misterios.

Vol. XXIII.- Antonio Sanchez Valverde
Examen-de los Sermones del Padre Eliseo.



Este libro se terminé de imprimir
el dia 15 de septiembre de 1995
en los Talleres Graficos de
EDITORA CORRIPIO, C. POR A.
Calle A esq. Central
Zona Industrial de Herrera
Santo Domingo, Republica Dominicana



	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte3 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte3
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte4 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte4
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte5 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte5
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte6 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte6
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte7 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte7
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte8 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte8
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte9 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte9
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte10 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte10
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte11 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte11
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte12 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte12
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte13 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte13
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte14 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte14
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte15 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte15
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte16 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte16
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte17 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte17
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte18 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte18
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte19 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte19
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte20 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte20
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte21 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte21
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte22 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte22
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte23 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte23
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte24 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte24
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte25 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte25
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte26 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte26
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte27 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte27
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte28 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte28
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte29 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte29
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte30 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte30
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte31 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte31
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte32 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte32
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte33 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte33
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte34 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte34
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte35 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte35
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte36 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte36
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte37 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte37
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte38 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte38
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte39 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte39
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte40 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte40
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte41 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte41
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte42 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte42
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte43 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte43
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte44 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte44
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte45 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte45
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte46 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte46
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte47 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte47
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte48 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte48
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte49 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte49
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte50 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte50
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte51 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte51
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte52 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte52
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte53 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte53
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte54 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte54
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte55 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte55
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte56 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte56
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte57 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte57
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte58 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte58
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte59 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte59
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte60 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte60
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte61 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte61
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte62 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte62
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte63 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte63
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte64 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte64
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte65 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte65
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte66 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte66
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte67 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte67
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte68 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte68
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte69 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte69
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte70 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte70
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte71 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte71
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte72 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte72
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte73 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte73
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte74 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte74
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte75 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte75
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte76 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte76
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte77 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte77
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte78 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte78
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte79 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte79
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte80 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte80
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte81 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte81
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte82 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte82
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte83 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte83
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte84 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte84
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte85 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte85
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte86 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte86
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte87 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte87
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte88 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte88
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte89 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte89
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte90 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte90
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte91 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte91
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte92 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte92
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte93 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte93
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte94 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte94
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte95 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte95
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte96 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte96
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte97 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte97
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte98 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte98
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte99 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte99
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte100 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte100
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte101 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte101
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte102 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte102
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte103 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte103
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte104 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte104
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte105 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte105
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte106 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte106
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte107 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte107
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte108 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte108
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte109 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte109
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte110 - copia
	Antonio Sánchez Valverde Examen de los Sermones del padre Eliseo_Parte110



